BAB IV

PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan mengenai Laras Madya Ngesti
Budaya Suci dalam acara malem senen pon di Kecamatan Jogonalan Kabupaten
Klaten, dapat ditarik beberapa kesimpulan sebagai berikut:

Bentuk penyajian Laras Madya Ngesti Budaya Suci merupakan kesatuan
yang utuh antara aspek musikal dan non-musikal yang saling mendukung satu sama
lain. Aspek musikal meliputi penggunaan instrumen tradisional dan vokal.
Instrumen yang digunakan terdiri dari Drodhog sebagai pemimpin irama yang
berfungsi seperti kendang, Trentheng Cilik dan Trentheng Gedhe sebagai pengatur
ritme, serta Kempul dan Gong sebagai penanda struktur lagu. Semua instrumen ini
termasuk dalam kategori membranofon yang menghasilkan bunyi lembut dan
menenangkan. Pola tabuhan yang dimainkan bersifat monoton dan konsisten di
setiap lagu, menciptakan suasana khusyuk yang mendukung nilai spiritual
pertunjukan. Tembang-tembang macapat seperti Sinom, Kinanthi, Asmaradana,
Pangkur, dan Dhandanggula dibawakan dengan penuh penghayatan menggunakan
teknik olah vokal khas Jawa seperti wiled, gregel, dan cengkok. Syair-syairnya telah
dimodifikasi dengan memasukkan nilai-nilai Islam, berisi pujian kepada Allah
SWT dan Nabi Muhammad SAW, serta nasihat moral kehidupan.

Aspek non-musikal mencakup struktur penyajian, waktu dan tempat, serta
kostum. Struktur penyajian dimulai dengan pembukaan berupa pembacaan doa dan

surat Yasin, dilanjutkan dengan tujuh lagu yaitu Sekar Pambuka, Sekar Kinanthi,

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



75

Sekar Gambuh, Sekar Pamularsih, Tembang Caping Gunung, Tembang Turi-turi
Putih, dan Sekar Srokalan sebagai penutup. Di tengah pertunjukan terdapat jeda
istirahat untuk memberi waktu pemain dan penonton beristirahat. Pertunjukan
dilaksanakan setiap malem senen pon (35 hari sekali) mulai pukul 19.30 sampai
kurang lebih pukul 22.00 WIB. Tempat penyajian berpindah-pindah mengikuti
rumah anggota yang menjadi tuan rumah arisan, biasanya di mushola atau rumah
warga. Selain kegiatan rutin, kelompok ini juga tampil dalam acara adat seperti
tingkeban, mitoni, dan acara keagamaan lainnya. Kostum yang digunakan
mencerminkan identitas kelompok, yaitu baju koko yang menunjukkan nuansa
Islami dan baju batik seragam yang melambangkan akulturasi budaya Jawa dan
Islam.

Laras Madya Ngesti Budaya Suci memiliki berbagai fungsi penting dalam
kehidupan masyarakat, baik fungsi primer maupun fungsi sekunder. Fungsi primer
meliputi fungsi sebagai presentasi estetis, dimana pertunjukan menghadirkan
keindahan musikal melalui perpaduan harmonis antara vokal dan instrumen. Teknik
olah vokal yang halus, penggunaan unggah-ungguh bahasa Jawa, serta pola tabuhan
instrumen yang teratur menciptakan nilai estetika yang tinggi dan berkarakter khas
Laras Madya. Fungsi sebagai sarana ritual terlihat dari pembukaan pertunjukan
yang selalu diawali dengan pembacaan doa dan surat Yasin. Syair-syair tembang
yang berisi shalawat, pujian kepada Nabi Muhammad SAW, dan ajakan bertobat
menegaskan bahwa pertunjukan ini bukan sekadar hiburan, melainkan bagian dari
ritual keagamaan yang menciptakan atmosfer spiritual dan menghubungkan

manusia dengan nilai-nilai ketuhanan. Fungsi sebagai ungkapan pribadi tampak

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



76

dari keterlibatan aktif masyarakat dalam pertunjukan tanpa ada batasan antara
pelaku dan penonton. Masyarakat turut melantunkan tembang dan mengikuti doa
bersama, menjadikan pertunjukan sebagai media mengekspresikan rasa syukur,
pengalaman hidup, dan pemahaman spiritual mereka.

Fungsi sekunder meliputi fungsi sebagai pengikat solidaritas masyarakat,
dimana kegiatan rutin arisan selapan dina dan pertunjukan dalam berbagai acara
adat menciptakan ruang pertemuan bagi warga untuk berinteraksi, bekerja sama,
dan saling membantu. Keterlibatan masyarakat dalam persiapan dan pelaksanaan
pertunjukan menumbuhkan rasa memiliki dan tanggung Jawab bersama terhadap
pelestarian budaya. Fungsi sebagai media komunikasi dan propaganda keagamaan
tampak dari pertunjukan yang menyampaikan pesan-pesan keagamaan melalui
syair tembang dengan cara yang lembut dan mudah diterima. Kesenian ini menjadi
media dakwah kultural yang efektif dalam menyebarkan nilai-nilai Islam tanpa
meninggalkan akar budaya Jawa. Fungsi sebagai respons fisik menunjukkan bahwa
Laras Madya Ngesti Budaya Suci memberikan dampak positif terhadap kondisi
fisik pelaku dan pendengarnya. Bagi para penabuh, aktivitas memainkan instrumen
dengan pola repetitif selama 2-3 jam melatih koordinasi motorik, stamina, dan
konsentrasi fisik. Para penmembang mendapat manfaat dari latihan kontrol
pernapasan dan penggunaan diafragma melalui teknik vokal Jawa seperti cengkok,
gregel, dan wiled, yang secara tidak langsung menyehatkan sistem respirasi dan
membantu menenangkan detak jantung. Bagi penonton, irama yang lambat dan
teratur serta getaran suara dari instrumen menciptakan efek terapeutik yang

menurunkan tingkat stres, meredakan ketegangan otot, dan menghasilkan kondisi

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



77

relaksasi fisik. Postur tubuh yang dijaga selama pertunjukan melatih kesadaran
tubuh dan konsentrasi fisik, sementara aktivitas gotong royong dalam persiapan
pertunjukan menciptakan kebiasaan kerja sama melalui tindakan fisik yang
menyehatkan..

Keberadaan Laras Madya Ngesti Budaya Suci membuktikan bahwa kesenian
tradisional seperti Laras Madya masih memiliki tempat penting dalam kehidupan
masyarakat modern. Kelompok ini berhasil menjaga keseimbangan antara nilai-
nilai tradisi dan tuntutan zaman, sehingga tetap relevan dan diterima oleh
masyarakat pendukungnya. Melalui komitmen para anggota dan dukungan
masyarakat, Laras Madya Ngesti Budaya Suci terus menjalankan perannya sebagai
media pelestarian budaya, pendidikan moral, penguatan spiritualitas, dan perekat
sosial masyarakat Jawa di Kecamatan Jogonalan Kabupaten Klaten.

B. Saran

Berdasarkan hasil penelitian ini, penulis memberikan beberapa saran yang
diharapkan dapat bermanfaat bagi berbagai pihak. Bagi Laras Madya Ngesti
Budaya Suci, perlu dilakukan upaya regenerasi dengan melibatkan generasi muda
dalam kegiatan latihan dan pertunjukan agar kesenian ini dapat terus berkelanjutan.
Mengadakan dokumentasi yang lebih lengkap berupa audio visual untuk setiap
pertunjukan sebagai arsip dan bahan pembelajaran bagi generasi mendatang.
Meningkatkan promosi melalui media sosial dan platform digital untuk memperluas
jangkauan dan meningkatkan apresiasi masyarakat terhadap Laras Madya.
Mengembangkan kerja sama dengan lembaga pendidikan untuk memperkenalkan

Laras Madya sebagai materi muatan lokal atau ekstrakurikuler.

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



78

Bagi pemerintah daerah, diharapkan dapat memberikan dukungan berupa
bantuan alat musik, tempat latihan, dan dana operasional untuk membantu
kelancaran kegiatan kelompok. Mengadakan festival atau lomba Laras Madya
tingkat kabupaten atau provinsi untuk memberikan ruang apresiasi dan kompetisi
sehat antar kelompok. Memasukkan Laras Madya dalam agenda kegiatan budaya
daerah dan pariwisata sebagai daya tarik wisata budaya. Memberikan penghargaan
kepada pelaku seni yang berjasa dalam melestarikan kesenian tradisional sebagai
bentuk motivasi dan pengakuan.

Bagi masyarakat, diharapkan dapat meningkatkan kepedulian dan partisipasi
aktif dalam kegiatan Laras Madya Ngesti Budaya Suci, baik sebagai pelaku maupun
penonton. Mengenalkan Laras Madya kepada anak dan cucu agar mereka mengenal
dan mencintai warisan budaya leluhur. Mengundang Laras Madya Ngesti Budaya
Suci dalam acara-acara keluarga dan masyarakat untuk memberikan ruang
pertunjukan yang lebih luas.

Untuk penelitian selanjutnya, disarankan melakukan pengkajian dengan
fokus pembahasan yang lain, misalnya aspek pendidikan nilai dalam syair tembang
Laras Madya atau perbandingan dengan Laras Madya di daerah lain. Mengkaji
lebih dalam tentang aspek musikologis, seperti analisis melodi, harmoni, dan
struktur musikal Laras Madya. Dengan adanya perhatian dan dukungan dari
berbagai pihak, diharapkan Laras Madya dapat terus hidup dan berkembang sebagai
bagian dari sebuah kekayaan budaya bangsa yang harus dijaga dan dapat terus

dilestarikan untuk generasi mendatang.

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



79

DAFTAR PUSTAKA

Adzkia, S. F. (2016). “Analisis Bentuk Musik atas Kesenian Laras Madya dan
Resistensinya dalam Budaya Jawa”. Skripsi untuk menempuh S-1 Jurusan
Etnomusikologi Fakultas Seni Pertunjukan Institut Seni Indonesia
Yogyakarta.

Annas, M. A. (2020). “Laras Madya Dalam Upacara Malem Selikuran Di Kraton
Kasunanan Surakarta Hadiningrat”.Skripsi untuk menempuh S-1 Jurusan
Etnomusikologi Fakultas Seni Pertunjukan Institut Seni Indonesia Surakarta.

Ariyanto, D. (2022). “Revitalisasi Laras Madya Sumber Laras di Kelurahan
Sumber Banjarsari Surakarta”. Skripsi untuk menempuh S-1 Jurusan
Etnomusikologi Fakultas Seni Pertunjukan Institut Seni Indonesia
Yogyakarta.

Barnard, M. (2011). Fashion sebagai Komunikasi. Jalasutra. Yogyakarta.

Creswell, J. W. (2010). Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan
Mixed. Pustaka Pelajar. Yogyakarta.

Djohan. (2010). Respons Emosi Musikal. Lubuk Agung. Bandung.

Hammada, J. N. (2022). *“ Laras Madya dalam Aspek Keagamaan dan Kebudayaan.
Makalah, Program Studi Agama—Agama, Fakultas Ushuluddin dan
Humaniora" Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang. 13.

Haryanto, T. (2014). Seni Dalam Dimensi Bentuk, Ruang, dan Waktu. Wedatama
Widya Sastra. Yogyakarta.

Irawati, E. (2021). Transmisi, Kesembuhan, & Ekosistem Kunci Musik Tradisi. Art
Music Today. Yogyakarta.

Kayam, U. (1981). Seni, Tradisi, Masyarakat. Sinar Harapan. Jakarta.

Kukuh Prabawa, Anarbuka dan Setyaning Astuti, K. (2021). Perlawanan Laras
Madya terhadap Hegemoni Budaya Massa dan Dampaknya terhadap Habitus
Masyarakat Tradisional. The International Journal of Humanities & Social
Studies (IJHSSS), 9(9), 15.

Kuntowijoyo. (2006). Budaya dan Masyarakat. Tiara Wacana. Yogyakarta.

Moleong, L. j. (2011). metodologi penelitian kualitatif. Remaja rosdakarya.
Bandung.

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



80

Nettl, B. (2012). Teori dan Metode dalam Etnomusikologi (H. P. . N. Putra (ed.)).
Jayapura Center. Jayapura.

Poerwanto, H. (2000). Kebudayaan dan Lingkungan. Pustaka Pelajar. Yogyakarta.

Pradjapangrawit. (1990). Wedhapradangga: serat saking gotek : serat sujarah
utawi riwayating gamelan. STSI Surakarta The Ford Foundation. Surakarta.

Raco, J. R. (2010). Metode Penelitian Kualitatif jenis, Karakteristik, dan
Keunggulannya. PT. Gramedia Widiasara Indonesia. Jakarta.

Sanjaya, W. (2008). Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar Proses
Pendidikan. Sanjaya, Wina. Jakarta.

Soedarsono, R. M. (2003). Seni Pertunjukan Dari Presfektif Politik, Sosial, dan
Budaya. Gadjah Mada University Press. Yogyakarta.

Spradley, J. P. (2006). Metode Etnografi. Tiara Wacana. Yogyakarta.
Sugiyono. (2014). Metode Penelitian Kuantitatif. Alfabeta. Bandung.

Sumardjo, Y. (1992). Seni pertunjukan Indonesia: suatu pendekatan sejarah. STSI
Press Bandung. Bandung.

Supanggah, R. (2009). "Bothekan Karawitan II: Garap. 1S1 Press Surakarta,
Surakarta, 2009. Surakarta.

Zed, M. (2004). Metode Penelitian Kepustakaan. Y ayasan Pustaka Obor Indonesia.
Jakarta.

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



