
BAB IV 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan mengenai Laras Madya Ngesti 

Budaya Suci dalam acara malem senen pon di Kecamatan Jogonalan Kabupaten 

Klaten, dapat ditarik beberapa kesimpulan sebagai berikut: 

Bentuk penyajian Laras Madya Ngesti Budaya Suci merupakan kesatuan 

yang utuh antara aspek musikal dan non-musikal yang saling mendukung satu sama 

lain. Aspek musikal meliputi penggunaan instrumen tradisional dan vokal. 

Instrumen yang digunakan terdiri dari Drodhog sebagai pemimpin irama yang 

berfungsi seperti kendang, Trentheng Cilik dan Trentheng Gedhe sebagai pengatur 

ritme, serta Kempul dan Gong sebagai penanda struktur lagu. Semua instrumen ini 

termasuk dalam kategori membranofon yang menghasilkan bunyi lembut dan 

menenangkan. Pola tabuhan yang dimainkan bersifat monoton dan konsisten di 

setiap lagu, menciptakan suasana khusyuk yang mendukung nilai spiritual 

pertunjukan. Tembang-tembang macapat seperti Sinom, Kinanthi, Asmaradana, 

Pangkur, dan Dhandanggula dibawakan dengan penuh penghayatan menggunakan 

teknik olah vokal khas Jawa seperti wiled, gregel, dan cengkok. Syair-syairnya telah 

dimodifikasi dengan memasukkan nilai-nilai Islam, berisi pujian kepada Allah 

SWT dan Nabi Muhammad SAW, serta nasihat moral kehidupan. 

Aspek non-musikal mencakup struktur penyajian, waktu dan tempat, serta 

kostum. Struktur penyajian dimulai dengan pembukaan berupa pembacaan doa dan 

surat Yasin, dilanjutkan dengan tujuh lagu yaitu Sekar Pambuka, Sekar Kinanthi, 

 

 

 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta 



75 

UPT  Perpustakaan ISI Yogyakarta 

 

 

 

Sekar Gambuh, Sekar Pamularsih, Tembang Caping Gunung, Tembang Turi-turi 

Putih, dan Sekar Srokalan sebagai penutup. Di tengah pertunjukan terdapat jeda 

istirahat untuk memberi waktu pemain dan penonton beristirahat. Pertunjukan 

dilaksanakan setiap malem senen pon (35 hari sekali) mulai pukul 19.30 sampai 

kurang lebih pukul 22.00 WIB. Tempat penyajian berpindah-pindah mengikuti 

rumah anggota yang menjadi tuan rumah arisan, biasanya di mushola atau rumah 

warga. Selain kegiatan rutin, kelompok ini juga tampil dalam acara adat seperti 

tingkeban, mitoni, dan acara keagamaan lainnya. Kostum yang digunakan 

mencerminkan identitas kelompok, yaitu baju koko yang menunjukkan nuansa 

Islami dan baju batik seragam yang melambangkan akulturasi budaya Jawa dan 

Islam. 

Laras Madya Ngesti Budaya Suci memiliki berbagai fungsi penting dalam 

kehidupan masyarakat, baik fungsi primer maupun fungsi sekunder. Fungsi primer 

meliputi fungsi sebagai presentasi estetis, dimana pertunjukan menghadirkan 

keindahan musikal melalui perpaduan harmonis antara vokal dan instrumen. Teknik 

olah vokal yang halus, penggunaan unggah-ungguh bahasa Jawa, serta pola tabuhan 

instrumen yang teratur menciptakan nilai estetika yang tinggi dan berkarakter khas 

Laras Madya. Fungsi sebagai sarana ritual terlihat dari pembukaan pertunjukan 

yang selalu diawali dengan pembacaan doa dan surat Yasin. Syair-syair tembang 

yang berisi shalawat, pujian kepada Nabi Muhammad SAW, dan ajakan bertobat 

menegaskan bahwa pertunjukan ini bukan sekadar hiburan, melainkan bagian dari 

ritual keagamaan yang menciptakan atmosfer spiritual dan menghubungkan 

manusia dengan nilai-nilai ketuhanan. Fungsi sebagai ungkapan pribadi tampak 



76 

UPT  Perpustakaan ISI Yogyakarta 

 

 

 

dari keterlibatan aktif masyarakat dalam pertunjukan tanpa ada batasan antara 

pelaku dan penonton. Masyarakat turut melantunkan tembang dan mengikuti doa 

bersama, menjadikan pertunjukan sebagai media mengekspresikan rasa syukur, 

pengalaman hidup, dan pemahaman spiritual mereka. 

Fungsi sekunder meliputi fungsi sebagai pengikat solidaritas masyarakat, 

dimana kegiatan rutin arisan selapan dina dan pertunjukan dalam berbagai acara 

adat menciptakan ruang pertemuan bagi warga untuk berinteraksi, bekerja sama, 

dan saling membantu. Keterlibatan masyarakat dalam persiapan dan pelaksanaan 

pertunjukan menumbuhkan rasa memiliki dan tanggung Jawab bersama terhadap 

pelestarian budaya. Fungsi sebagai media komunikasi dan propaganda keagamaan 

tampak dari pertunjukan yang menyampaikan pesan-pesan keagamaan melalui 

syair tembang dengan cara yang lembut dan mudah diterima. Kesenian ini menjadi 

media dakwah kultural yang efektif dalam menyebarkan nilai-nilai Islam tanpa 

meninggalkan akar budaya Jawa. Fungsi sebagai respons fisik menunjukkan bahwa 

Laras Madya Ngesti Budaya Suci memberikan dampak positif terhadap kondisi 

fisik pelaku dan pendengarnya. Bagi para penabuh, aktivitas memainkan instrumen 

dengan pola repetitif selama 2-3 jam melatih koordinasi motorik, stamina, dan 

konsentrasi fisik. Para penembang mendapat manfaat dari latihan kontrol 

pernapasan dan penggunaan diafragma melalui teknik vokal Jawa seperti cengkok, 

gregel, dan wiled, yang secara tidak langsung menyehatkan sistem respirasi dan 

membantu menenangkan detak jantung. Bagi penonton, irama yang lambat dan 

teratur serta getaran suara dari instrumen menciptakan efek terapeutik yang 

menurunkan tingkat stres, meredakan ketegangan otot, dan menghasilkan kondisi 



77 

UPT  Perpustakaan ISI Yogyakarta 

 

 

 

relaksasi fisik. Postur tubuh yang dijaga selama pertunjukan melatih kesadaran 

tubuh dan konsentrasi fisik, sementara aktivitas gotong royong dalam persiapan 

pertunjukan menciptakan kebiasaan kerja sama melalui tindakan fisik yang 

menyehatkan.. 

Keberadaan Laras Madya Ngesti Budaya Suci membuktikan bahwa kesenian 

tradisional seperti Laras Madya masih memiliki tempat penting dalam kehidupan 

masyarakat modern. Kelompok ini berhasil menjaga keseimbangan antara nilai- 

nilai tradisi dan tuntutan zaman, sehingga tetap relevan dan diterima oleh 

masyarakat pendukungnya. Melalui komitmen para anggota dan dukungan 

masyarakat, Laras Madya Ngesti Budaya Suci terus menjalankan perannya sebagai 

media pelestarian budaya, pendidikan moral, penguatan spiritualitas, dan perekat 

sosial masyarakat Jawa di Kecamatan Jogonalan Kabupaten Klaten. 

B. Saran 

 

Berdasarkan hasil penelitian ini, penulis memberikan beberapa saran yang 

diharapkan dapat bermanfaat bagi berbagai pihak. Bagi Laras Madya Ngesti 

Budaya Suci, perlu dilakukan upaya regenerasi dengan melibatkan generasi muda 

dalam kegiatan latihan dan pertunjukan agar kesenian ini dapat terus berkelanjutan. 

Mengadakan dokumentasi yang lebih lengkap berupa audio visual untuk setiap 

pertunjukan sebagai arsip dan bahan pembelajaran bagi generasi mendatang. 

Meningkatkan promosi melalui media sosial dan platform digital untuk memperluas 

jangkauan dan meningkatkan apresiasi masyarakat terhadap Laras Madya. 

Mengembangkan kerja sama dengan lembaga pendidikan untuk memperkenalkan 

Laras Madya sebagai materi muatan lokal atau ekstrakurikuler. 



78 

UPT  Perpustakaan ISI Yogyakarta 

 

 

 

Bagi pemerintah daerah, diharapkan dapat memberikan dukungan berupa 

bantuan alat musik, tempat latihan, dan dana operasional untuk membantu 

kelancaran kegiatan kelompok. Mengadakan festival atau lomba Laras Madya 

tingkat kabupaten atau provinsi untuk memberikan ruang apresiasi dan kompetisi 

sehat antar kelompok. Memasukkan Laras Madya dalam agenda kegiatan budaya 

daerah dan pariwisata sebagai daya tarik wisata budaya. Memberikan penghargaan 

kepada pelaku seni yang berjasa dalam melestarikan kesenian tradisional sebagai 

bentuk motivasi dan pengakuan. 

Bagi masyarakat, diharapkan dapat meningkatkan kepedulian dan partisipasi 

aktif dalam kegiatan Laras Madya Ngesti Budaya Suci, baik sebagai pelaku maupun 

penonton. Mengenalkan Laras Madya kepada anak dan cucu agar mereka mengenal 

dan mencintai warisan budaya leluhur. Mengundang Laras Madya Ngesti Budaya 

Suci dalam acara-acara keluarga dan masyarakat untuk memberikan ruang 

pertunjukan yang lebih luas. 

Untuk penelitian selanjutnya, disarankan melakukan pengkajian dengan 

fokus pembahasan yang lain, misalnya aspek pendidikan nilai dalam syair tembang 

Laras Madya atau perbandingan dengan Laras Madya di daerah lain. Mengkaji 

lebih dalam tentang aspek musikologis, seperti analisis melodi, harmoni, dan 

struktur musikal Laras Madya. Dengan adanya perhatian dan dukungan dari 

berbagai pihak, diharapkan Laras Madya dapat terus hidup dan berkembang sebagai 

bagian dari sebuah kekayaan budaya bangsa yang harus dijaga dan dapat terus 

dilestarikan untuk generasi mendatang. 



79 

UPT  Perpustakaan ISI Yogyakarta 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adzkia, S. F. (2016). “Analisis Bentuk Musik atas Kesenian Laras Madya dan 

Resistensinya dalam Budaya Jawa”. Skripsi untuk menempuh S-1 Jurusan 

Etnomusikologi Fakultas Seni Pertunjukan Institut Seni Indonesia 

Yogyakarta. 

 

Annas, M. A. (2020). “Laras Madya Dalam Upacara Malem Selikuran Di Kraton 

Kasunanan Surakarta Hadiningrat”.Skripsi untuk menempuh S-1 Jurusan 

Etnomusikologi Fakultas Seni Pertunjukan Institut Seni Indonesia Surakarta. 

 

Ariyanto, D. (2022). “Revitalisasi Laras Madya Sumber Laras di Kelurahan 

Sumber Banjarsari Surakarta”. Skripsi untuk menempuh S-1 Jurusan 

Etnomusikologi Fakultas Seni Pertunjukan Institut Seni Indonesia 

Yogyakarta. 

Barnard, M. (2011). Fashion sebagai Komunikasi. Jalasutra. Yogyakarta. 

Creswell, J. W. (2010). Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan 

Mixed. Pustaka Pelajar. Yogyakarta. 

 

Djohan. (2010). Respons Emosi Musikal. Lubuk Agung. Bandung. 

 

Hammada, J. N. (2022). “ Laras Madya dalam Aspek Keagamaan dan Kebudayaan. 

Makalah, Program Studi Agama–Agama, Fakultas Ushuluddin dan 

Humaniora" Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang. 13. 

 

Haryanto, T. (2014). Seni Dalam Dimensi Bentuk, Ruang, dan Waktu. Wedatama 

Widya Sastra. Yogyakarta. 

 

Irawati, E. (2021). Transmisi, Kesembuhan, & Ekosistem Kunci Musik Tradisi. Art 

Music Today. Yogyakarta. 

 

Kayam, U. (1981). Seni, Tradisi, Masyarakat. Sinar Harapan. Jakarta. 

Kukuh Prabawa, Anarbuka dan Setyaning Astuti, K. (2021). Perlawanan Laras 

Madya terhadap Hegemoni Budaya Massa dan Dampaknya terhadap Habitus 

Masyarakat Tradisional. The International Journal of Humanities & Social 

Studies (IJHSSS), 9(9), 15. 

Kuntowijoyo. (2006). Budaya dan Masyarakat. Tiara Wacana. Yogyakarta. 

Moleong, L. j. (2011). metodologi penelitian kualitatif. Remaja rosdakarya. 

Bandung. 



80 

UPT  Perpustakaan ISI Yogyakarta 

 

 

 

Nettl, B. (2012). Teori dan Metode dalam Etnomusikologi (H. P. . N. Putra (ed.)). 

Jayapura Center. Jayapura. 

 

Poerwanto, H. (2000). Kebudayaan dan Lingkungan. Pustaka Pelajar. Yogyakarta. 

 

Pradjapangrawit. (1990). Wedhapradangga: serat saking gotek : serat sujarah 

utawi riwayating gamelan. STSI Surakarta The Ford Foundation. Surakarta. 

 

Raco, J. R. (2010). Metode Penelitian Kualitatif jenis, Karakteristik, dan 

Keunggulannya. PT. Gramedia Widiasara Indonesia. Jakarta. 

 

Sanjaya, W. (2008). Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar Proses 

Pendidikan. Sanjaya, Wina. Jakarta. 

 

Soedarsono, R. M. (2003). Seni Pertunjukan Dari Presfektif Politik, Sosial, dan 

Budaya. Gadjah Mada University Press. Yogyakarta. 

 

Spradley, J. P. (2006). Metode Etnografi. Tiara Wacana. Yogyakarta. 

Sugiyono. (2014). Metode Penelitian Kuantitatif. Alfabeta. Bandung. 

Sumardjo, Y. (1992). Seni pertunjukan Indonesia: suatu pendekatan sejarah. STSI 

Press Bandung. Bandung. 

 

Supanggah, R. (2009). "Bothekan Karawitan II: Garap. ISI Press Surakarta, 

Surakarta, 2009. Surakarta. 

 

Zed, M. (2004). Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 

Jakarta. 


