BAB IV
PENUTUP

A. Kesimpulan

Kesenian Ledek Barangan di Dusun Bantengan, Desa Kaligayam
menunjukkan bahwa kesenian ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan rakyat,
tetapi juga memiliki peranan penting dalam kehidupan sosial dan budaya
masyarakat setempat. Ledek Barangan menjadi sarana yang mampu menghadirkan
kebersamaan, memperkuat hubungan sosial, dan menjadi ruang ekspresi bagi warga
pedesaan yang sebagian besar berprofesi dalam sektor agraris. Nilai kesederhanaan
dalam penyajiannya baik dari instrumen gamelan yang digunakan, bentuk
pertunjukan, maupun pola garap musik menegaskan bahwa kesenian ini tetap
bertahan tanpa mengikuti arus modernisasi hiburan masa kini.

Garap musik dalam Kesenian Ledek Barangan menunjukkan karakter
musikal yang sederhana namun khas dan fungsional. Struktur musikalnya
mengadaptasi sistem karawitan Jawa dengan penggunaan instrumen gamelan
ringkas, yaitu kendang Batangan, Saron, Demung, Kempul, dan Gong berlaras
slendro. Ciri paling menonjol dari garap musik Ledek Barangan adalah teknik
permainan saron dan demung yang ditabuh secara bersamaan oleh satu pengrawit
tanpa menerapkan teknik memathet. Pola tersebut menghasilkan susunan balungan
nyacah pada Saron dan balungan nibani pada Demung, yang berfungsi memperjelas
melodi sekaligus menjaga kontinuitas permainan. Kendang batangan secara tegas
berperan sebagai pengendali irama dan pengikat struktur musikal, sementara
kempul dan gong berfungsi sebagai penanda kolotomik. Dengan demikian, garap

musik Ledek Barangan menegaskan identitas musikalnya sebagai karawitan yang



69

praktis, komunikatif, dan efektif dalam mendukung suasana pertunjukan.Teknik
permainan kendang batangan, penggunaan laras slendro, serta struktur penyajian
lagu seperti Si Kucing, menunjukkan bahwa Ledek Barangan mengadaptasi
elemen-elemen karawitan namun tetap mempertahankan karakter aslinya.
Keseluruhan garap musik tersebut disesuaikan dengan kebutuhan pertunjukan
rakyat yang fleksibel, mudah dipindahkan.

Ledek Barangan tidak hanya dipandang sebagai hiburan rakyat, tetapi juga
dipercaya oleh sebagian masyarakat sebagai media pemenuhan nadzar dan
penyampaian doa. Kepercayaan ini muncul dari pandangan budaya Jawa yang
menempatkan seni pertunjukan sebagai bagian dari kehidupan spiritual dan sosial
masyarakat. Kehadiran Ledek, lantunan tembang Jawa, serta suasana musikal yang
tercipta diyakini mampu menjadi sarana komunikasi simbolik antara manusia
dengan kekuatan spiritual. Ledek Barangan memiliki dimensi sakral karena
dipercaya sebagai media pemenuhan nadzar oleh masyarakat. Kepercayaan ini
tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan terikat pada sistem nilai budaya Jawa yang
menekankan keseimbangan, harmoni, dan hubungan spiritual antara manusia
dengan kekuatan yang lebih tinggi. Ledek Barangan tidak hanya dipandang sebagai
tontonan, tetapi juga sebagai tatanan, yang kehadirannya dapat memberikan
ketenangan, harapan, dan rasa syukur bagi warga yang menanggapnya. Fenomena
nadzar dalam Ledek Barangan berkaitan erat dengan kehidupan agraris masyarakat,
seperti harapan atas hasil panen, kesehatan ternak, keselamatan keluarga, dan
keberkahan hidup. Dalam konteks ini, Ledek Barangan berfungsi sebagai media

ekspresi rasa syukur, harapan, dan permohonan. Aspek-aspek sebelumnya



70

menjadikan Ledek Barangan bukan hanya objek penelitian etnomusikologi, tetapi
juga identitas budaya yang penting bagi masyarakat Desa Kaligayam.
B. Saran

Berdasarkan temuan penelitian, perlu dilakukan upaya pelestarian yang lebih
terstruktur agar Ledek Barangan tidak mengalami kepunahan. Mengingat jumlah
grup yang tersisa hanya satu dan minat generasi muda semakin menurun, langkah
regenerasi menjadi prioritas utama. Pelibatan anak muda melalui pendidikan non-
formal, pelatihan menabuh, atau kegiatan seni berbasis komunitas dapat menjadi
strategi untuk memastikan keberlanjutan kesenian ini. Dukungan dari pemerintah
desa maupun lembaga kebudayaan juga penting untuk menyediakan ruang
pertunjukan, pendanaan, serta dokumentasi berkelanjutan sebagai bentuk
pengarsipan kesenian tradisi. Selain itu, penelitian lanjutan sangat dianjurkan
untuk menggali aspek lain dari Ledek Barangan, seperti transformasi repertoar,
persepsi generasi muda, atau perbandingan dengan kesenian serupa di daerah luar
Kabupaten Klaten. Dokumentasi audiovisual yang lebih sistematis juga diperlukan,
tidak hanya sebagai pelengkap data penelitian tetapi sebagai arsip budaya yang
dapat dimanfaatkan untuk kepentingan akademik maupun komunitas. Dengan
demikian, kesenian Ledek Barangan tidak hanya dilestarikan sebagai peninggalan

masa lalu, tetapi tetap hidup dan relevan dalam dinamika masyarakat masa kini.



71

KEPUSTAKAAN

Billa, S. (2023). "Penyajian Sinden Ledhek Versi Nyi Surip Pada Grup Sekar
Mudha Di Miri Sragen". Skripsi Sarjana S-1 pada Program Studi Seni
Karawitan Fakultas Seni Pertunjukan Institut Seni Indonesia Yogyakarta.

Dahlan. (2005). Tayub Pati dan Ledeknya. Jakarta: Intimedia Ciptanusantara.

Febrianto, F. D. (2022). "Peran Dan Fungsi Instrumen Demung Dalam Tayub
Tulungagung." Skripsi untuk menempuh S-1 Jurusan Karawitan Fakultas Seni
Pertunjukan Institut Seni Indonesia Yogyakarta.

Fitriana, E. (2023). Analisis Simbol Dalam Tradisi Ledek Pada Masyarakat Dusun
Doplang Kecamatan Jumantono. Siwayang Journal, 2(4), 167-176.

Geertz, C. (1960). The Religion Of Java. Chicago: University of Chicago Press.
Geertz, H. (1961). The Javanese Family. New York: Free Press of Glencoe.

Jatindra, T. A. (2023). Bentuk Dan Struktur Jaranan Pegon Lakon Gatotkaca Perang
Naga Gwe Geger Dalam Ritual Nadzar. Apron Jurnal Pemikiran Seni
Pertunjukan.

Kaelan. (2012). Metode Penelitian Kualitatif Interdisipliner. Kaelan: Paradigma.
Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa. Jakarta: Balai Pustaka.

Laksana, J. T. (2023). Campursari Sebuah Mahakarya Manthou’s. Yogyakarta:
Badan Penerbit ISI Yogyakarta UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta.

Merriam, A. P. (1964). The Anthropology of Music. Northwestern : University
Press.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (2014). Qualitative Data Analysis. Arizona:
Arizona State University.

Naim, A. B. (2020). Iringan Kesenian Tayub Di Desa Sumbergede Kecamatan
Kepohbaru Kabupaten Bojonegoro. Solah.

Pastiono, D. (2020). Reog Obyog Sebagai Sarana Pelepas Nadzar Di Desa Sooko
Kecamatan Sooko Kabupaten Ponorogo. Digilib Institut Seni Indonesia
Yogyakarta (ISI Yogyakarta).

Rahmawati, Y., & Cahyono, A. (2025). Ledhek Mbarang : Bentuk Pertunjukan
Tayub di Desa Dologan Kecamatan Japah Kabupaten Blora. Jurrsendem
Jurnal Riset Rumpun Seni, Desain Dan Media, 4.



72

Rosydiana, W. N. (1994). Nyadran : Bentuk Akulturasi Agama. Humanis, 15(1),
15-23.

Sediono, M. . T. (1999). Sosiologi Agraria : Kumpulan tulisan terpilih / Sediono
M.P Tjondronegoro. Bandung: Yayasan Akatiga.

Soedarsono, R. M. (1999). Seni Pertunjukan Indonesia & Pariwisata. Bandung:
Masyarakat Seni Pertunjukan Seni Pertunjukan dibantu Ford Foundation.

Soedarsono, R. M. (2000). Melacak Jejak Seni Perkembangan Seni Di Indonesia.
Bandung: Arti.line untuk Masyarakat Seni Indonesia.

Soedarsono, R. M. (2002). Seni Pertunjukan Indonesia Di Era Globalisasi.
Yogyakarta: Gajah Mada University Press.

Sri, R. (2007). Tayub di Blora Jawa Tengah: seni pertunjukan ritual kerakyatan.
Pascasarjana 1SI Surakarta Bekerja Sama Dengan ISI Press Surakarta.

Sumarsam. (2003). Interaksi Budaya dan Perkembangan Musikal di Jawa.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Supanggah, R. (2002). Bothekan Karawitan [. Jakarta: Ford Foundation dan
Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia.

Supanggah, R. (2009). Bothekan Karawitan II: Garap. Surakarta: ISI Press
Surakarta.

Syahroni, A. (2012). Fenomena Tari Tayub Di Kecamatan Jatirogo Kabupaten
Tuban. Dimensia: Jurnal Kajian Sosiologi, 6(1).

Trustho. (2005). Kendang Dalam Tradisi Tari Jawa. Surakarta: STSI Press.

Vitrianto, P. N. (2023). Local wisdom and tourism development in Kampung
Nglanggeran, Gunungkidul, Yogyakarta. International Journal of Applied
Sciences in Tourism and Events, 7(1), 46—60.

Widayati, A. (2012). "Fungsi Kesenian Ledhek Dalam Upacara Bersih Desa Di
Dusun Karang Tengah, Desa Ngalang, Gedangsari, Gunungkidul". Skripsi
Jurusan Pendidikan Seni Tari Fakultas Bahasa dan Seni Universitas Negeri
Yogyakarta.

Wiyono. (2009). "Pertunjukan Tayub Pada Tradisi Saparan Di Desa Tegalrejo Kota
Salatiga". Skripsi Jurusan Pendidikan Sendratasik Fakultas Bahasa dan Seni
Universitas Negeri Semarang.



73

Zhafarina, R., & Nengah, 1. (2021). Interaksi Simbolik Pada Pertunjukan Jaranan
Jawa Turonggo Budoyo Desa Rejoagung Kabupaten Tulungagung. Jurnal
Analisa Sosiologi.



