BAB IV
PENUTUP
A. Kesimpulan

Klenteng Tjoe An Kiong menggambarkan negosiasi budaya gamelan
dengan tambur dan ling. Praktik ini tidak hanya berfungsi sebagai iringan pada
prosesi ritual dan peribadatan saja, tetapi juga menciptakan ruang ketiga (third
space) yang memberi ruang untuk kedua budaya saling berinteraksi. Melalui
penyesuaian teknik dan fungsi, masyarakat Tionghoa di Lasem mampu
mempertahankan identitas mereka sekaligus beradaptasi dengan budaya lokal. Hal
ini menunjukkan bahwasanya busik bukan hanya sekadar hiburan semata, akan
tetapi telah menjadi medium untuk membangun koneksi sosial dan memperkuat
ikatan antar etnis.

Sementara itu, garap gamelan di Klenteng Tjoe An Kiong mencerminkan
identitas budaya masyarakat Tionghoa di Lasem yang terus berkembang. Dengan
memperkenalkan tembang-tembang Jawa dalan prosesi ritual dan peribadatan,
musik gamelan telah berfungsi sebagai alat penyesuai budaya yang
mengekspresikan tradisi lokal tenpa menghilangkan akar budaya aslinya. Proses ini
membentuk identitas hibrida yang mencerminkan keunikan, dan juga memperkuat
hubungan sosial serta harmoni antar etnis. Melalui penelitian yang mendalam,
gamelan di klenteng ini dapat dipahami sebagai simbol akulturasi yang berhasil dan

kaya mengenai transformasi budaya di Lasem.



64

B. Saran
Berdasarkan pembahasan dan kesimpulan yang telah diuraikan, peneliti
memberikan beberapa saran sebagai berikut:

1. Bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini dapat menjadi rujukan awal dan
memperluas cakupan studi, misalnya dengan meneliti praktik gamelan di
klenteng atau komunitas Tionghoa lain di berbagai daerah. Hal ini penting
untuk melihat variasi adaptasi musical dan hibriditas budaya dalam konteks
berbeda, sehingga dapat memberikan pemahaman luas mengenai negosiasi
budaya melalui musik.

2. Pelestarian dan dokumentasi praktik musik hibrid, komunitas dan institusi
terkait disarankan untuk mendokumentasikan praktik gamelan hibrid secara
sistematis, termasuk notasi, garap, dan konteks ritualnya. Dokumentasi ini
dapat menjadi sumber pembelajaran bagi generasi muda, sekaligus mendukung
pelestarian tradisi yang telah mengalami adaptasi lintas budaya.

3. Pemberdayaan komunitas dan edukasi budaya, disarankan bagi komunitas
Tionghoa dan Jawa untuk terus melibatkan generasi muda dalam praktik
gamelan hibrid, baik melalui pelatihan maupun partisipasi dalam ritual. Hal ini
penting untuk menjaga kesinambungan budaya sekaligus meningkatkan
pemahaman lintas budaya, sehingga musik tetap berfungsi sebagai sarana

identitas, kohesi sosial, dan dialog budaya.



65

DAFTAR PUSTAKA

Awwaliyah, A. R. N., & Falag, Y. (2023). Educational Benefits of Cu An Kiong
Lasem Temple in Social Science Learning. JURNAL PENDIDIKAN IPS,
13(2), 200-205. https://doi.org/10.37630/jpi.v13i2.1217

Bhabha, H. K. (1994). The Location of Culture. Routledge: London.

Diyanti Virda Kumalasari. (2020). A Design of The Chinese-Javanese Ethnic
Center an The Bridge of Acculturation in Lasem, Rembang with Adaptive
Reuse Approach. Yogykarta: Universitas Islam Indonesia.

Estefania, P., Anggoro, A., Fadilla, D., & Ferguson Ginting, A. (2025). Kekuatan
dan Sumber Daya dalam Negoisasi (Bagaimana Power Balance Memengaruhi
Hasil Negoisasi) Power and Resources in Negotiation: How Power Balance
Influences Negotiation Outcomes. Socius: Jurnal Penelitian IImu-llmu Sosial.
3(4), https://doi.org/10.5281/zenodo.17636291

Graha, D. R. (2025). Musik Gamelan di dalam Kekristenan Jawa yang menjadi
Paradoks. Jurnal Salvation, 6(1), 36-47.

Hendarto, S. (2011). Organologi dan Akustika I &I1. Bandung: CV. Lubuk Agung.

Hidayatullah, P., Simatupang, G. R. L. L., & Setiawan, A. (2025). Gamelan
Reinvented : Cultural Sound Transformation in East Java ° s Membranophone
Ensembles. 25(3), 357-391.

Huda, A. W. K., & Alfi, N. M. (2025). Empirisma: Jurnal Pemikiran dan
Kebudayaan Islam Dinamika Moderasi Beragama di Rembang Jawa Tengah:
Interaksi Nahdlatul Ulama dan LDII dalam Perspektif AGIL. 34(1), 49.
https://doi.org/10.30762/empirisma.v33il

Iswantoro, G. (2017). Kesenian Musik Tradisional Gamelan Jawa sebagai
Kekayaan Budaya Bangsa Indonesia. Jurnal Sains Terapan Pariwisata, 3(1),
129-143. https://doi.org/10.35141/jpg.v3i3.109

Izzanti, D. A., Nasution, M. R., Wasik, H. A., Juanda, M. I., & Nasution, S. (2025).
Hakikat Bahasa dalam Objek Kajian Linguistik. Semantik : Jurnal Riset limu
Pendidikan, Bahasa Dan Budaya, 3(1), 188-194.
https://doi.org/10.61132/semantik.v3i1.1394

Koentjaraningrat. (1990). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Lubis, M. N., Sunarto, S., Sinaga, S. S., & Nugrahani, R. (2023). Javanese Gamelan
Art in Malay Community in Tanjung Balai City (Muliticultural study). In
Proceedings of International Conference on Science, Education, and
Technology, 9, 456-460.



66

Mandaka, M., Wonoseputro, C., & Sarasvati, R. (2025). Pertilingan Pertama pada
Bangunan Cagar Budaya di Lasem Studi Kasus: Klenteng Cu An Kiong.
Jurnal Arsitektur ALUR, 8.

Merriam, A. P. (1964). The Anthropology of Music. Evaston: Northwestern
University Press.

Nashihina, H., Purnama, E., & Hermawati, T. (2023). Religious Moderation
Education in the Relationship between Islamic Boarding Schools and the
Chinese Ethnicity in the Chinatown of Rembang City. At Turots: Jurnal
Pendidikan Islam, 3, 1-11. https://doi.org/10.51468/jpi.v3i1.56

Nurhajarini, D. R., Purwaningsih, E., & Fibiona, 1. (2015). Akulturasi Lintas Zaman
di Lasem: Perspektif Sejarah dan Budaya (Kurub Niaga-Sekarang).
Yogyakarta: Balai Pelestari Nilai Budaya (BNPB) Yogyakarta, 112-118.

Pasaribu, Y. A., Malagina, A., Purwestri, N., Latief, F., & Kurniawan, H. (2022).
Penetapan Kawasan Cagar Budaya Peringkat Nasional. Amerta: Jurnal
Penelitian Dan Pengembangan Arkeologi, 40 No.1, 58-68.

Pradhana, R., Dianti, A., & Paulina, A. (2020). Acculturation in Culture Site
Klenteng Cu An Kiong-Lasem Viewed From Architectural anda Decoration
Angle. Business Economic, Communication, and Social Sciences), 2(1), 1-8.

Pratisti, A. (2024). Sensual Reason: Musik, Identitas, dan Sekitarnya. Tamumatra,
2(1)

Rice, T. (1983). Refleksi tentang Musik dan ldentitas dalam Etnomusikologi.
Musicology, 7(1).

Santoso, R. E., Sari, S. R., & Rukayah, R. S. (2020). Peran Masyarakat Tionghoa
Terhadap Perkembangan Kawasan Heritage di Kota Lasem, Kabupaten
Rembang. MODUL, 20(2), 84-97.
https://doi.org/10.14710/mdl.20.2.2020.84-97

Sidjabat, Y. R., & Krishnanandayani, J. D. (2024). The Transformation of Balinese
Gamelan: Authenticity and Heritage Politics in Digital. Bali-Bhuwana
Waskita, 4.

Soekanto, S. (2012). Sosiologi: Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Pers.

Sofyan, N. P., & Habibullah, R. (2025). Dialog Musikal: Negosiasi Kongahyan
pada Ragam Bentuk Musik oleh Rajja Ravian Alamsyah. Tamumatra: Jurnal
Seni Pertunjukan, 92-101.

Spradley, J. P. (1997). The Etnographic Interview Metode Etnografi. Yogyakarta:
PT Tiara Wacana Yogyakarta.



67

Suharta, 1. W., Sadguna, I. G. M. I, & Wang, Y.-H. (2025). Sonic Hybridity,
Cultural Continuity, and Musical ldentity: Gamelan Pesel in Contemporary
Bali. Jurnal Kajian Bali, 15(3).

Sumarsam. (1995). Gamelan: Cultural Interaction and Musical Development in
Central Java. Chicago: University of Chicago Press.

Supanggah, R. (2009). Bothekan Karawitan Il. Surakarta: Program Pascasarjana
Bekerja Sama dengan Isi Press Surakarta.

Widodo, J. (2021). Eksistensi Budaya sebagai Media Integrasi antar Etnis: Tinjauan
Perjalanan Etnis Tionghoa. Jurnal Beranda, 9(1).



