
 
 

 
 

BAB IV 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Klenteng Tjoe An Kiong menggambarkan negosiasi budaya gamelan 

dengan tambur dan ling. Praktik ini tidak hanya berfungsi sebagai iringan pada 

prosesi ritual dan peribadatan saja, tetapi juga menciptakan ruang ketiga (third 

space) yang memberi ruang untuk kedua budaya saling berinteraksi. Melalui 

penyesuaian teknik dan fungsi, masyarakat Tionghoa di Lasem mampu 

mempertahankan identitas mereka sekaligus beradaptasi dengan budaya lokal. Hal 

ini menunjukkan bahwasanya busik bukan hanya sekadar hiburan semata, akan 

tetapi telah menjadi medium untuk membangun koneksi sosial dan memperkuat 

ikatan antar etnis. 

Sementara itu, garap gamelan di Klenteng Tjoe An Kiong mencerminkan 

identitas budaya masyarakat Tionghoa di Lasem yang terus berkembang. Dengan 

memperkenalkan tembang-tembang Jawa dalan prosesi ritual dan peribadatan, 

musik gamelan telah berfungsi sebagai alat penyesuai budaya yang 

mengekspresikan tradisi lokal tenpa menghilangkan akar budaya aslinya. Proses ini 

membentuk identitas hibrida yang mencerminkan keunikan, dan juga memperkuat 

hubungan sosial serta harmoni antar etnis. Melalui penelitian yang mendalam, 

gamelan di klenteng ini dapat dipahami sebagai simbol akulturasi yang berhasil dan 

kaya mengenai transformasi budaya di Lasem. 

 

 



 
 

 
 

64 

B. Saran 

Berdasarkan pembahasan dan kesimpulan yang telah diuraikan, peneliti 

memberikan beberapa saran sebagai berikut: 

1. Bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini dapat menjadi rujukan awal dan 

memperluas cakupan studi, misalnya dengan meneliti praktik gamelan di 

klenteng atau komunitas Tionghoa lain di berbagai daerah. Hal ini penting 

untuk melihat variasi adaptasi musical dan hibriditas budaya dalam konteks 

berbeda, sehingga dapat memberikan pemahaman luas mengenai negosiasi 

budaya melalui musik. 

2. Pelestarian dan dokumentasi praktik musik hibrid, komunitas dan institusi 

terkait disarankan untuk mendokumentasikan praktik gamelan hibrid secara 

sistematis, termasuk notasi, garap, dan konteks ritualnya. Dokumentasi ini 

dapat menjadi sumber pembelajaran bagi generasi muda, sekaligus mendukung 

pelestarian tradisi yang telah mengalami adaptasi lintas budaya. 

3. Pemberdayaan komunitas dan edukasi budaya, disarankan bagi komunitas 

Tionghoa dan Jawa untuk terus melibatkan generasi muda dalam praktik 

gamelan hibrid, baik melalui pelatihan maupun partisipasi dalam ritual. Hal ini 

penting untuk menjaga kesinambungan budaya sekaligus meningkatkan 

pemahaman lintas budaya, sehingga musik tetap berfungsi sebagai sarana 

identitas, kohesi sosial, dan dialog budaya. 

 

  



 
 

 
 

65 

DAFTAR PUSTAKA 

Awwaliyah, A. R. N., & Falaq, Y. (2023). Educational Benefits of Cu An Kiong 

Lasem Temple in Social Science Learning. JURNAL PENDIDIKAN IPS, 

13(2), 200–205. https://doi.org/10.37630/jpi.v13i2.1217 

Bhabha, H. K. (1994). The Location of Culture. Routledge: London. 

Diyanti Virda Kumalasari. (2020). A Design of The Chinese-Javanese Ethnic 

Center an The Bridge of Acculturation in Lasem, Rembang with Adaptive 

Reuse Approach. Yogykarta: Universitas Islam Indonesia. 

Estefania, P., Anggoro, A., Fadilla, D., & Ferguson Ginting, A. (2025). Kekuatan 

dan Sumber Daya dalam Negoisasi (Bagaimana Power Balance Memengaruhi 

Hasil Negoisasi) Power and Resources in Negotiation: How Power Balance 

Influences Negotiation Outcomes. Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial. 

3(4), https://doi.org/10.5281/zenodo.17636291 

Graha, D. R. (2025). Musik Gamelan di dalam Kekristenan Jawa yang menjadi 

Paradoks. Jurnal Salvation, 6(1), 36–47. 

Hendarto, S. (2011). Organologi dan Akustika I &II. Bandung: CV. Lubuk Agung. 

Hidayatullah, P., Simatupang, G. R. L. L., & Setiawan, A. (2025). Gamelan 

Reinvented : Cultural Sound Transformation in East Java ’ s Membranophone 

Ensembles. 25(3), 357–391. 

Huda, A. W. K., & Alfi, N. M. (2025). Empirisma: Jurnal Pemikiran dan 

Kebudayaan Islam Dinamika Moderasi Beragama di Rembang Jawa Tengah: 

Interaksi Nahdlatul Ulama dan LDII dalam Perspektif AGIL. 34(1), 49. 

https://doi.org/10.30762/empirisma.v33i1 

Iswantoro, G. (2017). Kesenian Musik Tradisional Gamelan Jawa sebagai 

Kekayaan Budaya Bangsa Indonesia. Jurnal Sains Terapan Pariwisata, 3(1), 

129-143. https://doi.org/10.35141/jpg.v3i3.109 

Izzanti, D. A., Nasution, M. R., Wasik, H. A., Juanda, M. I., & Nasution, S. (2025). 

Hakikat Bahasa dalam Objek Kajian Linguistik. Semantik : Jurnal Riset Ilmu 

Pendidikan, Bahasa Dan Budaya, 3(1), 188–194. 

https://doi.org/10.61132/semantik.v3i1.1394 

Koentjaraningrat. (1990). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Lubis, M. N., Sunarto, S., Sinaga, S. S., & Nugrahani, R. (2023). Javanese Gamelan 

Art in Malay Community in Tanjung Balai City (Muliticultural study). In 

Proceedings of International Conference on Science, Education, and 

Technology, 9, 456–460. 



 
 

 
 

66 

Mandaka, M., Wonoseputro, C., & Sarasvati, R. (2025). Pertilingan Pertama pada 

Bangunan Cagar Budaya di Lasem Studi Kasus: Klenteng Cu An Kiong. 

Jurnal Arsitektur ALUR, 8. 

Merriam, A. P. (1964). The Anthropology of Music. Evaston: Northwestern 

University Press. 

Nashihina, H., Purnama, E., & Hermawati, T. (2023). Religious Moderation 

Education in the Relationship between Islamic Boarding Schools and the 

Chinese Ethnicity in the Chinatown of Rembang City. At Turots: Jurnal 

Pendidikan Islam, 3, 1–11. https://doi.org/10.51468/jpi.v3i1.56 

Nurhajarini, D. R., Purwaningsih, E., & Fibiona, I. (2015). Akulturasi Lintas Zaman 

di Lasem: Perspektif Sejarah dan Budaya (Kurub Niaga-Sekarang). 

Yogyakarta: Balai Pelestari Nilai Budaya (BNPB) Yogyakarta, 112-118. 

Pasaribu, Y. A., Malagina, A., Purwestri, N., Latief, F., & Kurniawan, H. (2022). 

Penetapan Kawasan Cagar Budaya Peringkat Nasional. Amerta: Jurnal 

Penelitian Dan Pengembangan Arkeologi, 40 No.1, 58-68.    

Pradhana, R., Dianti, A., & Paulina, A. (2020). Acculturation in Culture Site 

Klenteng Cu An Kiong-Lasem Viewed From Architectural anda Decoration 

Angle. Business Economic, Communication, and Social Sciences), 2(1), 1–8. 

Pratisti, A. (2024). Sensual Reason: Musik, Identitas, dan Sekitarnya. Tamumatra, 

2(1) 

Rice, T. (1983). Refleksi tentang Musik dan Identitas dalam Etnomusikologi. 

Musicology, 7(1). 

Santoso, R. E., Sari, S. R., & Rukayah, R. S. (2020). Peran Masyarakat Tionghoa 

Terhadap Perkembangan Kawasan Heritage di Kota Lasem, Kabupaten 

Rembang. MODUL, 20(2), 84–97. 

https://doi.org/10.14710/mdl.20.2.2020.84-97 

Sidjabat, Y. R., & Krishnanandayani, J. D. (2024). The Transformation of Balinese 

Gamelan: Authenticity and Heritage Politics in Digital. Bali-Bhuwana 

Waskita, 4. 

Soekanto, S. (2012). Sosiologi: Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Pers. 

Sofyan, N. P., & Habibullah, R. (2025). Dialog Musikal: Negosiasi Kongahyan 

pada Ragam Bentuk Musik oleh Rajja Ravian Alamsyah. Tamumatra: Jurnal 

Seni Pertunjukan, 92–101. 

Spradley, J. P. (1997). The Etnographic Interview Metode Etnografi. Yogyakarta: 

PT Tiara Wacana Yogyakarta. 



 
 

 
 

67 

Suharta, I. W., Sadguna, I. G. M. I., & Wang, Y.-H. (2025). Sonic Hybridity, 

Cultural Continuity, and Musical Identity: Gamelan Pesel in Contemporary 

Bali. Jurnal Kajian Bali, 15(3). 

Sumarsam. (1995). Gamelan: Cultural Interaction and Musical Development in 

Central Java. Chicago: University of Chicago Press. 

Supanggah, R. (2009). Bothèkan Karawitan II. Surakarta: Program Pascasarjana 

Bekerja Sama dengan Isi Press Surakarta. 

Widodo, J. (2021). Eksistensi Budaya sebagai Media Integrasi antar Etnis: Tinjauan 

Perjalanan Etnis Tionghoa. Jurnal Beranda, 9(1). 

  

  


