
3 

 

BAB I 

PENGANTAR 

A. Latar Belakang 

Pakeliran tradisi Jawa Timuran yang oleh masyarakat Jawa Timur dikenal 

dengan istilah Wayangan Jèkdong merupakan bentuk pertunjukan yang hidup subur 

dan berkembang di berbagai wilayah, khususnya pada komunitas penutur bahasa 

Jawa dialek arèk. Secara geografis, wilayah persebaran dialek tersebut berada di 

Provinsi Jawa Timur bagian utara yang meliputi Surabaya, Sidoarjo, Gresik, 

Mojokerto, Malang, sebagian Kabupaten Lamongan, serta sebagian wilayah 

Kabupaten Pasuruan (Christianto, 2012:176, 285). 

Selain pembagian peta wilayah persebaran pakeliran tradisi Jawa Timuran 

secara geografis sebagaimana disebutkan paragraf sebelumnya, rupa-rupanya 

pakeliran tradisi Jawa Timuran masih dibagi lagi menjadi beberapa sub gaya (sub 

gagrag). Di antaranya adalah gaya pementasan yang mencerminkan keragaman 

daerahnya, yaitu Mojokertoan (sebagian masyarakat menyebut Trowulanan), 

Porongan, Malangan, dan Pesisiran. Masing-masing gaya memiliki ciri dan 

kekhasan tersendiri meskipun jika diamati perbedaannya tidak terlalu mencolok. 

Namun, gaya Malangan yang dapat dikatakan memiliki kekhasan paling menonjol 

karena menggunakan iringan pakeliran dengan instrumen gamelan berlaras pelog. 

Secara geografis, Mojokertoan berkembang di wilayah Mojokerto, Jombang, dan 

sekitarnya; Porongan subur di wilayah Sidoarjo dan Surabaya; Malangan hidup di 

daerah Malang dan sekitarnya; sedangkan Pesisiran tumbuh di wilayah Lamongan 

dan Gresik, (Susilo, 2017; Sinarto, 2015; Pramulia, 2017). 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



4 

 

Salah satu keunikan yang dapat dijumpai dalam pakeliran tradisi Jawa 

Timuran di antaranya adalah mengenai sumber lakon yang dapat dikatakan lebih 

banyak berasal dari sumber tradisi lisan. Menurut Nyi Suwati, yakni dalang putri 

salah satu sesepuh dalang Mojokertoan, (cantrik Ki Piet Asmara), hal ini 

dimungkinkan dapat terjadi karena dalam sistem pewarisan pengetahuan pakeliran 

tradisi Jawa Timuran masih menganut sistem pecantrikan (Zudistiro, 2020:40). 

Sistem pecantrikan yang dimaksud Nyi Suwati dapat dijelaskan seperti dalam 

kutipan wawancara yang dihimpun Zudistiro (2020) berikut: 

Dalam tradisi pecantrikan seorang murid sangat takut dengan gurunya, 

bahkan ketakutan itu melebihi terhadap orang tuanya sendiri. Sehingga 

seorang murid apabila tidak paham dengan materi yang dipentaskan 

oleh gurunya, maka murid tersebut tidak berani bertanya secara tatap 

muka. Begitupun mengenai sebuah lakon, apabila seorang guru tidak 

pernah mementaskan salah satu lakon, maka secara otomatis seorang 

murid tidak akan mengetahui lakon tersebut. 

 (Zudistiro, 2020: 40) 

 

Berdasarkan kutipan wawancara di atas, kemudian disandingkan dengan 

catatan Christanto (2012), dapat disarikan bahwa rupa-rupanya sistem pewarisan 

pengetahuan pedalangan tradisi Jawa Timuran (jèkdong) memang terjadi melalui 

sistem pewarisan tradisi lisan, melalui proses nyantrik. Seorang calon dalang akan 

nyantrik dan menimba ilmu pengetahuan mengenai seluk beluk pedalangan kepada 

dalang yang lebih senior (Christanto, 2012:176). Sistem pembelajaran yang berlaku 

ketika proses nyantrik menuntut seorang calon dalang memperhatikan: melihat dan 

mendengarkan ketika dalang senior yang dianggap guru sedang pentas mendalang. 

Tidak ada materi khusus yang diberikan dari guru kepada murid untuk dipelajari 

atau dilatihkan sebagaimana dalam sistem pembelajaran di sekolah. Ada anggapan 

atau pola yang berlaku dalam tradisi pecantrikan, bahwa murid "harus" takut 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



5 

 

kepada guru. Jika murid tidak mengerti mengenai sesuatu yang ia dapatkan saat 

memperhatikan gurunya mendalang, murid tidak boleh bertanya. Ada kultur tidak 

tertulis yang menuntut murid merasa lebih baik memperhatikan ulang di 

pementasan berikutnya, ketimbang bertanya di luar pementasan yang akan 

berakibat ia akan dimarahi, dianggap bodoh, tabu, dan sebagainya. Dengan pola 

pewarisan demikian ada banyak keterbatasan informasi di antaranya mengenai 

sumber lakon pakeliran tradisi Jawa Timuran, karena benar-benar masih 

mengandalkan tradisi penuturan lisan. Di sisi lain, hal ini menjadikan pakeliran 

tradisi Jawa Timuran memiliki karakter dinamis dan terbuka terhadap adanya 

improvisasi sehingga kaya dengan varian kisah serta tokoh lokal yang barangkali 

sulit atau bahkan tidak dijumpai dalam pakeliran tradisi atau gaya pedalangan 

daerah lainnya. 

Salah satu yang dapat dikatakan sebagai keunikan dalam pakeliran Jawa 

Timuran adalah sering dijumpai lakon-lakon dan atau tokoh-tokoh yang sama sekali 

berbeda dari narasi besar wayang yang dikenal seperti gaya Surakarta dan 

Yogyakarta. Salah satu perbedaan menarik terdapat pada sosok Bathari Umayi, 

yang dalam pakem umum gaya Surakarta dan Yogyakarta digambarkan sebagai 

wujud perempuan. Seperti pada serat Pustakaraja jilid 1 dalam Lakon Lahire 

Bethara Kala, Umayi dikisahkan sebagai seorang putri saudagar Homaran yang 

memang benar-benar berwujud perempuan (Suryasaputra, 1983:5). Selanjutnya 

dalam pakem tradisi pedalangan dikisahkan jika Bathari Umayi diperistri oleh 

Bathara Guru. Namun pada tradisi pakeliran Jawa Timuran, ditemukan fenomena 

yang berbeda. Bathari Umayi yang kemudian menjadi istri Bathara Guru justru 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



6 

 

diceritakan berasal dari sosok dewa laki-laki bernama Sang Hyang Umarda. Ia 

adalah dewa laki-laki adik dari Sang Hyang Pongat putra Sang Hyang Kaneka dari 

Kahyangan Sunyaruri, sehingga kedudukannya termasuk dalam jajaran dewa-dewa 

awal sebelum penciptaan.  

Menurut tradisi pakeliran Jawa Timuran, Sang Hyang Umarda dikisahkan 

sebagai sosok dewa laki-laki yang berparas tampan dengan perawakan berkulit 

putih, bersih, sehingga terlihat seolah-olah seperti sosok perempuan. Hal ini seperti 

penuturan Ki Yohan Susilo dalam pertunjukan Lakon Bethara Guru Krama di kanal 

YouTube Langgeng Budaya (2019). Dalam adegan tersebut, Sang Hyang Samba 

berkata: 

“Ora, aku yèn mastani Sang Hyang Umar dudu satriya ning wanita 

kang ayu rupane. Mula saka iku Umar gelema tak pundhut garwa. 

Wong ayu kok kaya ngene, Umar. Lahiya pakulitane rêsik kuning, lèk 

ngaku dadi wong lanang dêlokên kèntole mulus gak ana wulune blas. 

Cêtha yèn sliramu iku wanita kang ayu rupane”. 

(Langgeng Budaya, menit 1:29:32-1;30:091) 

 

Terjemahan bebas: 

“Tidak, apabila aku menyebut Sang Hyang Umar bukanlah kesatria 

tetapi perempuan yang cantik parasnya. Maka dari itu kakang Umar 

sudilah aku persunting menjadi istriku, kok ada orang cantiknya seperti 

ini Umar….. kulitnya bersih  kekuningan, kalau mengaku laki-laki, 

lihatlah betisnya mulus tidak ada bulunya sama sekali. Jelas bahwa 

engkau adalah wanita yang cantik jelita”. 

(Langgeng Budaya, menit 1:29:32-1;30:09). 

 

Dari kutipan tersebut memperlihatkan bahwa dalam pertunjukan wayang 

Jawa Timuran, tokoh Sang Hyang Umarda dipresentasikan dengan karakteristik 

                                                 
1Langgeng Budaya. (2019, Oktober, 26). Wayang JawaTimuran Ki Yohan Susilo "BETHARA 

GURU KRAMA", [Video]. YouTube. 

https://www.youtube.com/live/O2qR0sCOX5M?si=WL2uHFqxaYZp1XCf. Diakses pada  7 

September 2025. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta

https://www.youtube.com/live/O2qR0sCOX5M?si=WL2uHFqxaYZp1XCf


7 

 

fisik yang lembut dan cenderung feminin. Sang Hyang Umarda dikisahkan sebagai 

lelaki berparas bagus yang saking tampannya, ia diimajinasikan berbeda oleh Sang 

Hyang Samba. Ketampanan paras Sang Hyang Umarda justru dilihat sebagai 

kemolekan yang sempurna layaknya paras seorang perempuan yang cantik jelita, 

bagaikan seorang bidadari. Karena imajinasi atau bahkan fantasi Sang Hyang 

Samba melihat Sang Hyang Umarda layaknya bidadari, menyebabkan Sang Hyang 

Umarda mengalami peristiwa mengerikan sekaligus memilukan. Ia diubah paksa 

dari laki-laki menjadi perempuan. Kemudian ia diberi nama Bethari Umayi atau 

Uma, yang kemudian menjadi istri Bathara Guru. Peristiwa memilukan ini 

sebagaimana dikutip dari catatan Surwedi (2010) sebagai berikut: 

“....Jagad didhêpani Sang Hyang Umarda dicandhak, planangane 

dicabut banjur dikipatna ing angkasa dadi ulur-ulur sulure tawang 

(ulur-ulur). Barêng planangan dibêthot, gethi manthêr Sang Hyang 

Umarda sambat mati, Sang Hyang Samba banjur mundhut tapêl Adam 

kanggo nutupi gêtih, gêtih munggah mênyang dhadha dadi payudara. 

Banjur digarit driji manis gêtih mêtu manèh, dicuwilna tapêl Adam 

disêlêmpitna sêtêngahe banjur gêtih mampêt. Kacarita Sang Hyang 

Tunggal wêruh tindhakane Sang Hyang Samba rumangsa wêlas, Sang 

Hyang Umarda banjur disabda dadi putri diwênèhi jênêng Bethari 

Umayi dadi garwane Sang Hyang Samba. Bethari Umayi dikongkon 

bali mênyang Kahyangan Rat Sari”. 

(Surwedi, 2010:4) 

 

Terjemahan bebas: 

“...Seluruh dunia dirangkul Sang Hyang Umarda didekap dalam 

rangkulan, penis ditarik sampai putus dibuang ke angkasa menjadi ulu-

ulur. Setelah penis ditarik, darah keluar deras Sang Hyang Umarda 

mengeluh mati, Sang Hyang Samba lalu mengambil lempung Adam 

untuk menutup darah yang bercucuran, darah naik ke dada menjadi 

payudara. Lalu disobek menggunakan jari manis darah keluar lagi, 

diambil sedikit lempung Adam lalu ditempel di tengah sela-sela darah 

berhenti seketika. Sang Hyang Tunggal mengetahui perbuatan Sang 

Hyang Samba merasa kasihan, Sang Hyang Umarda disabda menjadi 

wanita cantik diberi nama Sang Bethari Umayi menjadi istri Sang 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



8 

 

Hyang Samba. Bethari Umayi disuruh kembali ke Kahyangan Rat 

Sari”. 

(Surwedi, 2010:4). 

 

Kisah tentang Sang Hyang Umarda pertama kali saya ketahui melalui 

rekaman kaset pita karya pertunjukan Ki Matadi (alm.) dalang gaya jèk dong 

Malangan. Ia adalah dalang kawakan yang berasal dari Kepanjen, Malang, yang 

merupakan salah satu dalang laris pada masanya. Banyak pertunjukan Ki Matadi 

(alm.) yang diabadikan dalam rekaman audio, salah satunya Lakon Murwakala. 

Rekaman tersebut menjadi lakon yang sering pengkarya dengarkan sejak masih 

duduk di bangku Sekolah Dasar kelas enam, sehingga meninggalkan kesan khusus 

bagi perjalanan berkesenian di hari-hari kemudian.   

Kedekatan awal pengkarya dengan lakon tersebut kemudian membuka 

pemahaman mengenai makna dan fungsi ruwatan dalam tradisi masyarakat Jawa, 

sebagaimana dijelaskan oleh para ahli. Lakon Murwakala menurut Kasidi 

(2017:56), Lakon Ruwatan Murwakala merupakan bagian dari tradisi masyarakat 

Jawa yang berfungsi sebagai sarana penyucian diri bagi seseorang yang dianggap 

terkena kutukan Bathara Kala atau termasuk dalam golongan orang yang kotor 

(wong sukerta). Lakon ini menggambarkan upacara suci yang masih dipercaya oleh 

masyarakat Jawa sebagai warisan budaya kuno yang memiliki arti spiritual yang 

tinggi. Secara etimologis kata ruwatan berasal dari bahasa Jawa “luwar saka 

panandhang, luwar saka wewujudan kang salah”, atau dapat diterjemahkan 

terbebas dari segala macam pekat kutukan atau malapetaka (Poerwadarminta, 1939: 

534). Sedangkan kata Murwakala atau Purwakala dapat dimaknai sebagai awal 

mula kehidupan manusia di dunia. Konsep ini mengandung pesan agar manusia 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



9 

 

senantiasa menyadari asal-usul dan tujuan hidupnya, karena kelahiran di dunia 

bukan untuk menikmati kesempurnaan, melainkan untuk menjalani ujian serta 

penderitaan hidup sebagai proses penyadaran diri (Herusatoto, 2019:41).  

Menariknya, dalam rekaman kaset pita Ki Matadi yang pengkarya 

dengarkan, terdapat penyajian lakon yang berbeda dari kebiasaan pertunjukan 

ruwatan pada umumnya. Jika dalam pertunjukan ruwatan lazimnya cerita diawali 

dengan adegan jejeran kahyangan yang mengisahkan proses kelahiran Bathara 

Kala, Ki Matadi justru memulai pertunjukan dari Lakon Adege Suralaya yang 

menuturkan kisah Sang Hyang Umarda. Pilihan struktur penceritaan tersebut 

menjadi sesuatu yang tidak biasa sekaligus mengejutkan bagi pengkarya. Kisah ini 

menampilkan tokoh dewa laki-laki, yakni Sang Hyang Umar (Umarda), yang 

mengalami perubahan wujud menjadi perempuan oleh Sang Hyang Samba hingga 

dikenal sebagai Bethari Umayi. Narasi tersebut begitu melekat dalam ingatan 

pengkarya. Bahkan hingga tahun 2025, rekaman Lakon Murwakala versi Ki Matadi 

masih dapat ditemukan kembali melalui platform digital seperti YouTube, yang 

diunggah ulang oleh para kolektor dan penggemar kaset wayang sebagai upaya 

pelestarian arsip audio klasik, dengan judul “Ki Dalang Matadi RUWATAN 

FULL”2. Keberadaan rekaman ini menunjukkan bahwa kisah Sang Hyang Umarda 

masih terus hidup dan menempati posisi penting dalam warisan cerita lisan 

pakeliran Jawa Timuran. 

                                                 
2 KAPTEN CIKO. (2022, Desember, 29). Ki Dalang Matadi Ruwatan Full [Video]. YouTube. 

https://youtu.be/GXKcV5Zpvp8. Diakses pada 1 September 2025. 

 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta

https://youtu.be/GXKcV5Zpvp8?utm_source=chatgpt.com


10 

 

Selain melalui Lakon Murwakala Ki Matadi yang merujuk pada 

dokumentasi rekaman audio yang diunggah kembali pada tahun 2022 melalui 

platform YouTube, kisah Sang Umarda juga selalu muncul dalam Lakon Adege 

Kahyangan Suralaya yang merupakan lakon baku dalam pakeliran Jawa Timuran. 

Dalam struktur lakon tersebut, keberadaan Sang Hyang Umarda umumnya hanya 

berfungsi sebagai bagian kecil dari alur besar cerita dan belum ditempatkan sebagai 

lakon tunggal yang berdiri secara mandiri. Beberapa dalang Jawa Timuran yang 

tercatat pernah menghadirkan fragmen kisah Sang Hyang Umarda dalam 

pementasannya antara lain Ki Tri Santosa (2022), Ki Yohan Susilo (2019), Ki 

Roman Widodo (2023), Ki Sugilar Kondho Bawono (2022), dan Ki Teguh Sutrisno 

(2022). 

Meskipun karya-karya para dalang tersebut telah menampilkan adegan yang 

melibatkan tokoh Sang Hyang Umarda, penggambaran tokoh ini masih bersifat 

parsial dan belum digarap secara utuh sebagai pusat dramatik lakon. Kondisi 

tersebut justru memperkuat daya tarik kisah Sang Hyang Umarda untuk dikaji dan 

diangkat lebih mendalam, baik dari segi struktur cerita, pengembangan tokoh, 

maupun muatan pesan moral yang dikandungnya. Berangkat dari celah inilah, 

pengkarya terdorong untuk menggarap kisah Sang Hyang Umarda secara lebih 

fokus dalam bentuk pakeliran, sebagai upaya menghadirkan perspektif baru dalam 

tradisi pakeliran Jawa Timuran. 

Daya tarik kisah Sang Hyang Umarda tidak hanya terletak pada 

keunikannya secara naratif, tetapi juga pada muatan simbolik dan pesan moral yang 

kuat. Secara umum Lakon Adege Suralaya mengisahkan tokoh Sang Hyang 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



11 

 

Umarda yang dinarasikan sebagai seorang laki-laki korban kekerasan seksual dalam 

bentuk percobaan pemerkosaan dan pemaksaan perubahan kelamin dari laki-laki 

menjadi perempuan. Ia kemudian diberi nama Bethari Umayi. Setelah berwujud 

perempuan, ia pun masih mengalami kekerasan pemaksaan untuk melayani nafsu 

Sang Hyang Samba atau lazim dikenal sebagai Bathara Guru. Penolakan Umayi 

mengakibatkan kama (sperma) Sang Hyang Guru jatuh tidak pada tempatnya dan 

mengakibatkan kama salah, seperti pada Lakon Murwakala (Lahire Bethara Kala) 

Ki Matadi (2022).  

Sejak saat itu Kala selalu meminta memakan manusia yang oleh Bathara 

Guru diberikan izin, memangsa manusia “sukerta” (Probohardjono, 1989).  Orang 

Jawa kemudian meyakini bahwa Bathara Kala melekat dengan stigma buruk, 

pengaruh buruk, sukerta, dan kesialan (Buddhi, et al., 2022; Wardani, 2020; 

Soenarto, 1996). Dari kisah ini pula bermula mitos Kala dalam kosmologi orang 

Jawa sebagai asal muasal timbulnya kejahatan (Riyanto, 2006). Dari kisah Umarda 

dan Kala sebagaimana dipaparkan di atas, sekilas dapat ditarik pesan bahwa segala 

sesuatu niat buruk dan tindakan yang tidak sesuai dengan keseimbangan kodrat 

yang tetap dilakukan akan membuahkan malapetaka dan kerugian berikutnya. 

Pesan inilah yang dianggap relevan dengan kehidupan manusia, bahwa segala 

sesuatu yang dipaksakan dari kodratnya akan melahirkan “kala” atau kesalahan 

yang bisa diartikan malapetaka. Cerita Sang Hyang Umarda menjadi refleksi 

tentang akibat dari kekerasan, pemaksaan, dan penyimpangan moral. Dalam 

konteks sosial masa kini, kisah ini dapat dimaknai sebagai bentuk kritik terhadap 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



12 

 

tindak kekerasan seksual dan pemaksaan kehendak, yang masih sering terjadi di 

berbagai lapisan masyarakat. 

Melalui karya tugas akhir ini, pengkarya berupaya mengangkat kisah Sang 

Hyang Umarda secara utuh dan mendalam dengan model pakeliran gaya Jawa 

Timuran sub Mojokertoan. Karya ini berjudul “Pakeliran Wayang Kulit Purwa 

Jawa Timuran Lakon Sang Umarda”. Disajikan dengan durasi kurang lebih sekitar 

dua jam setengah, sebagai bentuk gagasan dari hasil refleksi pesan moral terhadap 

kisah hidup Sang Hyang Umarda. 

B. Ide Karya  

Ide karya ini berangkat dari ketertarikan saya terhadap tokoh Sang Hyang 

Umarda, salah satu figur unik yang hanya ditemukan dalam tradisi Pakeliran Jawa 

Timuran. Tokoh ini memiliki perjalanan hidup yang kompleks dan sarat makna, 

terutama karena peristiwa perubahan wujudnya dari dewa laki-laki menjadi 

perempuan. Dalam berbagai versi lakon, perubahan itu bukan terjadi secara alami, 

melainkan karena paksaan dari Sang Hyang Samba atau Batara Guru, yang 

memaksanya untuk menjadi perempuan bernama Batari Umayi. 

Fenomena ini menarik karena merefleksikan persoalan kodrat, pemaksaan, 

dan kekerasan yang dialami oleh tokoh dalam konteks cerita Jawa Timuran. Dari 

situ, penulis menemukan pesan penting bahwa segala sesuatu yang dipaksakan 

keluar dari kodratnya akan melahirkan kesengsaraan atau malapetaka, sebagaimana 

digambarkan dalam kemunculan (kama salah) simbol kekacauan yang lahir dari 

tindakan tidak baik. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



13 

 

Melalui karya ini, pengkarya berupaya menafsirkan kembali kisah Sang 

Hyang Umarda sebagai bentuk refleksi atas pemaksaan kodrat dan wacana tindak 

kekerasan seksual dalam ranah simbolik wayang. Karya ini juga menjadi lanjutan 

sekaligus refleksi dari dua karya sebelumnya: The Legend of Umarda3 dan 

pementasan dalam festival JIHF4 yang telah dilakukan. Jika karya pertama masih 

bersifat eksploratif dan luas, dan karya kedua baru mengerucut pada tokoh Sang 

Hyang Umarda, maka karya ketiga ini berfokus pada pendalaman makna dan nilai-

nilai kemanusiaan yang terkandung di dalamnya. 

Pementasan ini dikemas dengan pakeliran Jawa Timuran gaya Mojokertoan, 

yang menonjolkan ciri khas Jawa Timuran melalui gaya tutur, iringan, dan sabetan. 

Dengan durasi sekitar dua setengah jam, karya ini diharapkan mampu menjadi 

ruang kontemplatif bagi penonton untuk memahami kembali persoalan kodrat, 

kekuasaan, dan penderitaan melalui medium wayang kulit Jawa Timuran. 

C. Rumusan Masalah 

Berdasarkan ide dasar tersebut, rumusan masalah dalam karya ini dapat 

dijabarkan sebagai berikut: 

                                                 
3 Pementasan karya pertama dengan judul “The Legend Of Umarda” dalam rangka MBKM 

(Merdeka Belajar Kampus Merdeka) tugas independent project magang di Radio Persatuan Bantul 

pada 4 Juni 2025. Karya ini terdokumentasi dalam kanal YouTube Radio Persatuan Bantul. (22, 

Juli, 2025). Wayang Kulit - Lakon The Legend of Umarda - Dalang M. Sholahudin Wakhid. 

[Video]. YouTube. https://www.youtube.com/live/FBdw2CH37u4?si=hQbr8W6fA2g9wHWE 
4 Pementasan karya kedua dengan judul ”Sang Umarda” dalam rangka JIHF (Jogja International 

Heritage Festival) di Kampus ISI Yogyakarta, pada 25 September 2025. Karya ini terdokumentasi 

dalam kanal YouTube tasteof_jogja. (25, September, 2025). LIVE STREAMING JIHF 2025 | 

Janaka X 2 [Video]. YouTube. 

https://www.youtube.com/live/uFDOD1lnyZ8?si=0l3ZV1V63b3q1Mva (5:35:17-6:55:53) 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta

https://www.youtube.com/live/FBdw2CH37u4?si=hQbr8W6fA2g9wHWE
https://www.youtube.com/live/uFDOD1lnyZ8?si=0l3ZV1V63b3q1Mva


14 

 

1. Bagaimana tokoh Sang Hyang Umarda dipresentasikan dalam karya 

pakeliran Jawa Timuran Lakon Sang Hyang Umarda sebagai sosok yang 

mengalami pemaksaan kodrat dan kekerasan? 

2. Bagaimana proses penciptaan dan penggarapan Lakon Sang Hyang Umarda 

diwujudkan dalam bentuk pakeliran Jawa Timuran sub Mojokertoan dengan 

mengusung konsep “ngungkuli kodrat, thukulake memala”? 

D. Tujuan Karya 

Diharapkan karya ini dapat memberikan kontribusi secara teoritis dan 

pragmatis terhadap bidang keilmuan khususnya pedalangan. Tujuan penciptaan 

karya ini adalah sebagai berikut: 

1. Menghadirkan reinterpretasi kisah Sang Hyang Umarda dalam bentuk 

pakeliran purwa Jawa Timuran yang khas, dengan menonjolkan makna 

simbolik dan nilai kemanusiaan di balik kisahnya. 

2. Mengungkap dan menegaskan pesan moral bahwa pemaksaan terhadap 

kodrat dan kekuasaan yang disalahgunakan akan melahirkan kesengsaraan, 

sebagaimana tergambar dalam kisah kelahiran Bathara Kala dan perubahan 

wujud Sang Hyang Umarda menjadi Bethari Umayi, Bethari Umayi 

berubah menjadi Bethari Durga. 

3. Mengembangkan bentuk pakeliran padat gaya Jawa Timuran sub 

Mojokertoan sebagai salah satu ekspresi estetika yang berakar pada tradisi, 

tetapi relevan dengan isu sosial dan kemanusiaan masa kini. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



15 

 

E. Manfaat Karya 

Manfaat dari karya ini dipaparkan untuk menunjukan relevansi dan 

kontribusi terhadap bidang kajian seni khususnya pedalangan. Manfaat yang 

diharapkan dari penciptaan karya ini adalah: 

1. Memberikan kontribusi terhadap pengembangan ilmu seni pedalangan, 

khususnya dalam pertunjukan pakeliran Jawa Timuran, dengan 

menghadirkan bentuk tafsir baru terhadap tokoh dan lakon yang jarang 

diangkat secara mendalam. 

2. Menjadi bentuk eksplorasi kreatif yang menggabungkan tradisi dan gagasan 

kontemporer, sehingga memperkaya khazanah garap artistik dalam dunia 

pedalangan, terutama dalam pendekatan pakeliran padat gaya Jawa Timuran 

sub Mojokertoan. 

3. Menjadi sarana refleksi dan edukasi bagi masyarakat tentang pentingnya 

menghargai kodrat, menolak kekerasan, serta memahami nilai-nilai 

kemanusiaan melalui media seni pertunjukan tradisional. 

F. Tinjauan Karya dan Pustaka 

Sub bab ini memaparkan beberapa tinjauan yang berkaitan  dengan objek 

formal dan objek material dalam karya ini, seperti karya pertunjukan dan tulisan 

terdahulu yang berkaitan dengan tokoh Sang Hyang Umarda dan Pakeliran Jawa 

Timuran. 

1. Tinjauan Karya  

Pertunjukan wayang kulit purwa Jawa Timuran yang menceritakan Sang 

Hyang Umarda sudah banyak dipertunjukan oleh dalang-dalang gaya Jawa Timuran 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



16 

 

dengan banyak judul yang berbeda-beda, yakni: Ki Tri Santosa (2022)5 

menggelarkan pertunjukan padat wayang kulit gagrag Jawa Timuran Porongan, di 

RRI Surabaya dengan judul Lakon Adege Khayangan Suralaya. Lakon ini 

menceritakan Sang Hyang Tunggal yang selesai membangun Kahyangan Suralaya, 

mengadakan sayembara kepada putra-putranya yakni Sang Hyang Puguh, Sang 

Hyang Punggung, Sang Hyang Samba. Adapun juga yang mengikuti sayembara 

tersebut yakni putra Kahyangan Sunyaluri, Sang Hyang Pongat dan Sang Hyang 

Umarda. Para putra Sang Hyang Tunggal Maju melawan Prabu Jomakjuja. Pada 

saat pertempuran melawan Prabu Jomakjuja, terselip adegan di mana Sang Hyang 

Samba jatuh hati pada ketampanan Sang Hyang Umarda. Sang Hyang Umarda 

dipaksa dan mengalami penyiksaan pencabutan alat reproduksinya kemudian 

diubah menjadi Sang Bethari Umayi dan dinikahkan dengan Sang Hyang Samba. 

Setelah itu Sang Hyang Samba, dengan bantuan Sang Hyang Tunggal berhasil 

menyingkirkan Prabu Jomakjuja. Saat Sang Hyang Samba akan dilantik menjadi 

raja para dewa, para saudaranya tidak terima sehingga diadakan sayembara 

mengenai nguntal mustika gunung. Sang Hyang Puguh berganti wujud menjadi 

Togog. Sementara Sang Hyang Punggung berubah menjadi Semar. Mereka 

kemudian diturunkan ke marcapada menjadi panakawan. Di akhir, Ki Santosa 

Mulia menceritakan proses lahirnya panakawan Jawa Timuran dari Bagong (anak 

Sêmar) yang tercipta dari bayangannya Sêmar, Dewi Mulek istri Bagong dari kentut 

Sêmar, Bêsut anak Bagong dan Dewi Mulêk yang berasal dari tinja Sêmar. 

                                                 
5 JO MULTIMEDIA. (2022, Juni, 16). PAKELIRAN PADAT WAYANG KULIT JAWA 

TIMURAN DALANG KI TRI SANTOSA LAKON ADEGE KHAYANGAN SURALAYA, 

[Video]. YouTube. https://www.youtube.com/live/WX0AQRjjV4I?si=TVLRxoSvj7v34z7v. 

Diakses pada 7 September 2025. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta

https://www.youtube.com/live/WX0AQRjjV4I?si=TVLRxoSvj7v34z7v


17 

 

Tinjauan terhadap karya pertunjukan yang mengangkat lakon Sang Hyang 

Umarda menunjukkan bahwa tokoh ini umumnya diposisikan sebagai narasi 

pelengkap dalam peristiwa besar lahirnya Kahyangan Suralaya. Ki Tri Santosa 

(2022) dalam Lakon Adege Khayangan Suralaya, misalnya, secara menarik 

memaparkan silsilah Panakawan Jawa Timuran yang komplit, mulai dari Bagong 

hingga Besut. Hal ini menjadi inspirasi bagi pengkarya dalam menerapkan format 

pakeliran padat yang efektif untuk merangkum narasi besar. Namun, luasnya fokus 

cerita dalam versi ini menyebabkan tragedi personal Umarda tenggelam oleh narasi 

humor Panakawan, sehingga memunculkan peluang bagi pengkarya untuk 

menggeser fokus dari komedi silsilah menuju kedalaman tragedi personal tokoh 

utama. 

Tinjauan berikutnya adalah menilik pagelaran wayang kulit sub Jawa 

Timuran (jékdong) dalang Ki Yohan Susilo "Bathara Guru Krama” (2019)6. Pada 

pertunjukan ini menceritakan Sang Hyang Tunggal yang memanggil para putranya 

Sang Hyang Puguh, Sang Hyang Punggung, Sang Hyang Samba untuk 

mengalahkan para wadya Jobengrat. Datanglah putra Sang Hyang Kaneka dari 

Kahyangan Sunyaluri, Sang Hyang Pongat dan Sang Hyang Umarda untuk 

membantu permasalahan di Kahyangan Langit Inten. Terjadi peperangan antara 

Sang Hyang Pongat dan Sang Hyang Umarda melawan raja Jobengrat, Prabu 

Jomakjuja. Ketika Sang Hyang Umarda bertempur melawan Prabu Jomakjuja, Sang 

Hyang Samba yang melihat dari kejauhan merasa jatuh hati kepada Sang Hyang 

                                                 
6 Langgeng Budaya. (2019, Oktober, 26). Wayang JawaTimuran Ki Yohan Susilo "BETHARA 

GURU KRAMA", [Video]. YouTube. 

https://www.youtube.com/live/O2qR0sCOX5M?si=WL2uHFqxaYZp1XCf. Diakses pada  7 

September 2025. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta

https://www.youtube.com/live/O2qR0sCOX5M?si=WL2uHFqxaYZp1XCf


18 

 

Umarda, apalagi setelah terlempar oleh Prabu Jomakjuja dan jatuh di pangkuan 

Sang Hyang Samba. Sang Hyang Umarda dibelai dan dirayu untuk menurutinya 

menjadi istri Sang Hyang Umarda. Sang Hyang Umarda dipaksa sampai dengan 

dicabut kemaluannya dan direka seperti perempuan dicipta menjadi Bethari Umayi. 

Sang Hyang Tunggal yang mengetahui perbuatan Sang Hyang Samba merasa kesal, 

karena Sang Hyang Tunggal mengutus untuk melawan Prabu Jomakjuja dan 

wadyablanya. Sang Hyang Samba maju melawan, oleh karena bantuan Sang Hyang 

Tunggal akhirnya berhasil dikalahkan Sang Prabu Jomakjuja. Sang Hyang Samba 

diangkat menjadi raja para dewa. Para saudaranya tidak terima, diberi tantangan 

siapa yang bisa menelan mustika Gunung Ungkal dan Gunung Kukusan akan 

menjadi raja para dewa. Sang Hyang Puguh dan Sang Hyang Punggung tidak 

berhasil dan berubah wujud menjadi buruk rupa. Togog dan Sêmar diutus turun ke 

marcapada. Dalam peristiwa turunnya Sêmar ke dunia, muncul bayangan yang 

kemudian disabda menjadi Bagong, yang disebut sebagai anak Sêmar yang lahir 

dari bayangannya. Selanjutnya, dari kentut Sêmar tercipta Dewi Mulek yang 

kemudian menjadi istri Bagong, sedangkan dari tinja Sêmar lahir Bêsut, anak 

Bagong dan Dewi Mulek. Pada bagian akhir cerita dikisahkan Sang Hyang Pongat 

yang tidak menerima kenyataan bahwa saudaranya, Sang Hyang Umarda, telah 

diubah wujudnya menjadi Bethari Umayi. Penolakan tersebut berujung pada 

terjadinya peperangan antara Sang Hyang Pongat dan Bathara Guru (Sang Hyang 

Samba). Dalam peperangan itu, Sang Hyang Pongat dikalahkan, diinjak hingga 

berubah buruk rupa, lalu menyatakan tunduk kepada Bathara Guru. Selanjutnya, ia 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



19 

 

diangkat menjadi bawahan di Kahyangan Suralaya dan diberi nama Sang Hyang 

Bathara Narada. 

Perspektif lain dihadirkan oleh Ki Yohan Susilo (2019) melalui Lakon 

Bathara Guru Krama, yang secara menarik menonjolkan konflik emosional Sang 

Hyang Pongat (Narada) saat membela adiknya. Adegan terjatuhnya Umarda di 

pangkuan Samba menjadi titik balik dramatik yang menginspirasi pengkarya dalam 

memvisualisasikan awal mula kerentanan tokoh. Meskipun demikian, versi ini 

belum mengeksplorasi trauma psikologis Umarda pasca transformasi, yang 

kemudian menjadi peluang bagi pengkarya untuk menghadirkan "suara batin" 

Umarda yang selama ini bungkam di bawah dominasi narasi patriarki. 

Ki Teguh Sutrisno (2022)7 pementasan wayang kulit Jawa Timuran gagrak 

Mojokertoan dengan Lakon Babat Suralaya/Bathara Guru Jumeneng dan 

pagelaran wayang kulit Ki Roman Widodo Lakon ADEGKE SUROLOYO (2023)8. 

Kedua dalang ini menyajikan kemiripan jalan cerita yang dapat terlihat pada bagian 

awal, jejer kapisan. Sang Hyang Tunggal dan para putra yakni Sang Hyang 

Tejamaya, Sang Hyang Ismaya, dan Sang Hyang Manikmaya (Sang Hyang Samba) 

membahas persoalan mengenai tindakan raja Jabalkat Prabu Jomakjuja dan 

wadyabala Ijajil yang menebangi hutan Ekalaya. Tindakan ini dianggap sebagai 

tipu daya karena Prabu Jomakjuja ingin menjadi raja di Kahyangan Manik Inten. 

                                                 
7 Nyoman Kendang Official. (2022, Juli, 2). Live streaming Wayang Kulit Jekdong KI TEGUH 

STRISNO // Live. Dsn.Sukoanyar Ds.Wonorejo Kec.Trowulan, [Video]. YouTube. 

https://www.youtube.com/live/-Rt7KJO4fMw?si=kRiNXDe4sq7ZOuXl. Diakses pada 7 

September 2025.   
8 Cak Doyok Chanel. (2023, September, 17). Pagelaran Wayang Kulit Dalang Ki Roman Widodo 

Lakon "ADEGKE SUROLOYO" Sidowungu, Menganti, Gresik, [Video]. YouTube. 

https://www.youtube.com/live/ncsK9a7WlOc?si=CJfBwaI2ioEznCKI. Diakses pada 7 September 

2025.   

 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta

https://www.youtube.com/live/-Rt7KJO4fMw?si=kRiNXDe4sq7ZOuXl
https://www.youtube.com/live/ncsK9a7WlOc?si=CJfBwaI2ioEznCKI


20 

 

Terjadi peperangan antara Putra Sang Hyang Tunggal dengan prajurit bangsa ijajal-

Ijajil. Ketika berperang melawan Prabu Jomakjuja, Sang Hyang Umarda merasa 

dilecehkan, kemudian ia dilempar hingga jatuh di pangkuan Sang Hyang 

Manikmaya. Dalam keadaan itu, Sang Hyang Umarda dirayu oleh Manikmaya yang 

berhasrat kepadanya. Karena Umarda menolak, ia kemudian mendapat perlakuan 

buruk diroda paripaksa  dan dicabut kemaluannya, diubah menjadi perempuan 

yang diberi nama Umayi, kemudian dipersunting menjadi istri. Sang Hyang 

Tunggal datang dan mengutus Sang Hyang Manikmaya untuk menghadapi Prabu 

Jomakjuja dan para prajuritnya. Sang Hyang Tunggal menciptakan kerangkeng besi 

dan para Ijajil dan Prabu Jomakjuja dibuang di tapel Jagad wetan.  

Sang Hyang Tejamaya dan Sang Hyang Ismaya sedang berlatih perang. 

Sang Hyang Manikmaya yang mengetahuinya mengira mereka sedang mencoba 

merebut tahta kahyangan, segera melapor kepada Sang Hyang Tunggal. Laporan 

tersebut berujung dipanggilnya Sang Hyang Tejamaya dan Sang Hyang Ismaya 

menghadap Sang Hyang Tunggal. Keduanya menolak tuduhan bahwa mereka 

sedang bertarung memperebutkan kekuasaan Kahyangan Suralaya. Namun Sang 

Hyang Tunggal terlanjur marah kemudian mengadakan sayembara, barang siapa di 

antara mereka bertiga yang bisa mengangkat mustika Gunung Kukusan akan 

menjadi raja di Kahyangan Suralaya. Sang Hyang Tejamaya yang tidak kuat 

melaksanakan sayembara kemudian berubah wujud menjadi Togog. Sedangkan 

Sang Hyang Ismaya yang juga mengalami hal serupa kemudian berubah juga 

menjadi Semar. Akhirnya Sang Hyang Tunggal menjatuhkan hukuman kepada 

Togog dan Semar, yakni turun ke marcapada untuk menjadi panakawan 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



21 

 

(pamomong). Sang Hyang Manikmaya yang tidak lagi memiliki pesaing kemudian 

diangkat menjadi raja Kahyangan Suralaya menduduki tiga alam (Ratune Triloka 

Bahwana, Ratune Ratnyawa Sekalir) bergelar Sang Hyang Bathara Guru juga 

mempunyai julukan Sang Hyang Jagad Giri Nata. 

Pementasan Ki Teguh Sutrisno (2022) dalam lakon Babat Suralaya dan Ki 

Roman Widodo (2023) dalam lakon Adege Suroloyo secara menarik 

menggambarkan latar belakang perseteruan antara kaum dewa dengan bangsa Ijajil 

dalam upaya membuka lahan hutan Ekalaya. Hal yang sangat menonjol dari kedua 

dalang ini adalah saat Sang Hyang Samba melakukan tindakan kekerasan untuk 

memaksakan kehendaknya kepada Sang Hyang Umarda. Namun, pada kedua versi 

ini, tokoh Umarda masih digambarkan sebagai sosok yang pasif dan hanya menjadi 

objek dalam pertikaian kekuasaan. Hal ini menjadi peluang bagi pengkarya untuk 

memberikan ruang perlawanan batin pada tokoh Umarda, sehingga ia tidak sekadar 

menjadi korban yang pasrah, melainkan penyintas yang mampu mengekspresikan 

penolakannya terhadap penyalahgunaan kuasa. 

Ki Sugilar Kondo Bahwono (2022)9 Lakon Adeke Kayangan Suroloyo, pada 

acara resepsi Andi dan Indah, di Cepogo Mojokerto. Menceritakan Sang Hyang 

Tunggal dihadap putra, Sang Hyang Puguh, Sang Hyang Punggung dan Sang 

Hyang Samba. Kedatangan Putra Sang Hyang Kaneka, Sang Hyang Pongat dan 

Sang Hyang Umarda, yang diutus Sang Hyang Kaneka untuk membantu para 

saudaranya di Kahyangan Manik Inten yang sedang dijarah oleh wadyabala Ijajil 

                                                 
9 Ki Sugilar Channel. (2022, November, 22). ADEKE KAYANGAN SUROLOYO- KI H. 

SUGILAR KONDHO BAWONO - RESEPSI ANDI DAN INDAH, CEPOGO MOJOKERTO, 

[Video].YouTube. https://www.youtube.com/live/qyem39rHj80?si=IwQp3NNMKgB2n46E. 

Diakses pada 7 September 2025.    

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta

https://www.youtube.com/live/qyem39rHj80?si=IwQp3NNMKgB2n46E


22 

 

Prabu Jomakjuja. Para putra berperang menghadapi Prabu Jomakjuja dan para 

wadyabala Ijajil. Sang Hyang Umarda yang maju saat berperang dibuang jatuh di 

dekapan Sang Hyang Samba.  

Sang Hyang Umarda dijadikan tawanan didekap oleh Sang Hyang Samba. 

Sang Hyang Tunggal datang dan memberi petuah apabila percintaan Sang Hyang 

Samba dengan Sang Hyang Umarda ini salah menyalahi kodrat. Untuk mengatasi 

persoalan tersebut, Sang Hyang Tunggal memerintahkan Sang Hyang Samba untuk 

memotong organ reproduksi Sang Hyang Umarda dengan keris. Seketika Sang 

Hyang Umarda mengalami pendarahan hebat yang kemudian ditutup dengan tanah 

lempung, lalu diubah menjadi seorang perempuan bernama Bethari Umardari. Sang 

Hyang Umarda yang telah menjadi Bethari Umardari telah dipersunting oleh Sang 

Hyang Samba menjadi istrinya.  

Singkat cerita, setelah berhasil menyingkirkan musuh yakni Prabu 

Jomakjuja, terjadi perselisihan tiga saudara para putra Sang Hyang Tunggal. Para 

saudara yang tidak terima diberi tantangan menelan mustika Gunung Ungkal dan 

Gunung Kukusan. Sang Hyang Puguh yang mengalami kegagalan dalam tantangan 

tersebut kemudian berubah wujud menjadi Togog. Sedangkan Sang Hyang 

Punggung yang juga mengalami hal serupa, bersalin wujud menjadi Semar. 

Keduanya kemudian diutus turun ke Marcapada, dan nasib baik berpihak kepada 

Sang Hyang Samba yang kemudian diangkat menjadi raja di Kahyangan Suralaya 

bergelar Sang Hyang Jagad Girinata (Bethara Guru). Belum lama dinobatkan 

sebagai raja, jatuhlah telur di hadapan Sang Hyang Guru. Telur dicipta menjadi tiga 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



23 

 

dewa. Kulit menjadi Sang Hyang Besuki, isi telur menjadi Bethara Wisnu, isi telur 

putih menjadi wanita bernama Bethari Sri Widowati. 

 Datanglah Sang Hyang Pongat yang tidak terima saudaranya menjadi 

perempuan, menantang Bethara Guru. Sang Hyang Tunggal yang ada disitu merasa 

tersinggung karena perilakunya itu, seketika disabda menjadi dewa pendek 

bernama Sang Hyang Narada. Perjalanan Semar ke marcapada yang merasa 

kesepian mendorongnya menciptakan bayangannya sendiri menjadi sesosok 

manusia yang diberi nama Bagong. Semar membawa keris dijadikan rebutan 

dengan Bagong, keris berubah menjadi manusia bernama Raden Saraganja.  

Bathara Guru yang diceritakan syahwatnya tidak bisa dipendam, keluarlah 

kama bukan pada tempatnya segera dicakup diberi wadah pada Daun Lumbu. 

Bethara Brama diutus membuang kama tersebut ke lautan dengan dirajam pusaka 

dan guntur para dewata dilarung di samudra dengan sekar setaman. Kama tidak 

hancur malah menjadi raksasa, para dewata kalah saat berperang dengan sang 

raksasa. Seketika datanglah Bethara Guru lalu mengangkat sang raksasa menjadi 

putranya, diberi nama Abrakangka yang diubah menjadi Bethara Kala, gigi 

taringnya dicabut jadi pusaka. Bethara Kala meminta makanan kepada Bethara 

Guru diberi makanan. Bethara Kala yang merasa kurang meminta kepada Bethari 

Umardari. Bethara Guru mengutus Bethara Besuki, Bethara Wisnu dan Bethari Sri 

Widawati ke marcapada, untuk menggelar prosesi ruwat Murwakala. 

Karya Ki Sugilar Kondo Bahwono (2022) dalam Lakon Adeke Kayangan 

Suroloyo pengkarya juga melakukan wawancara kepada Ki Sugilar untuk 

menjelaskan lebih lanjut mengenai Lakon Adeke Kahyangan Suroloyo. Ki Sugilar 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



24 

 

memberikan detail yang sangat spesifik dan menarik mengenai peristiwa 

pendarahan yang dialami Umarda, yang kemudian secara paksa ditutup 

menggunakan lempung sebelum diubah wujudnya menjadi perempuan. Versi ini 

juga secara eksplisit menghubungkan konsep kama salah (hasrat yang jatuh bukan 

pada tempatnya) dengan lahirnya raksasa Bethara Kala yang mengguncang 

ketenangan jagad. Detail tersebut menginspirasi pengkarya untuk mengeksplorasi 

hubungan antara syahwat penguasa yang tidak terkendali dengan kerusakan tatanan 

moral di masyarakat. Meskipun demikian, versi Ki Sugilar cenderung memandang 

pengubahan wujud Umarda sebagai sebuah solusi agar penyatuan dengan Sang 

Hyang Samba menjadi sah secara kodrat. Pandangan ini merupakan kekurangan 

yang kemudian menjadi peluang bagi pengkarya untuk melakukan kritik tajam 

dalam karya ini: bahwa luka batin dan penghilangan identitas diri secara paksa tidak 

dapat disembuhkan atau ditutupi begitu saja dengan "lempung" sebagai simbol, 

tetapi itu adalalah sebuah penderitaan permanen yang harus disuarakan bukan untuk 

dibungkam. 

Meskipun Lakon Adege Suralaya dan Murwakala telah beberapa kali 

dibawakan oleh dalang Jawa Timuran dengan versi sanggit masing-masing, 

penggambaran mendalam tentang Sang Hyang Umarda sebagai subjek yang 

menderita jarang menjadi fokus utama. Oleh karena itu, pengkarya mengolah 

kembali struktur lakon dengan menitikberatkan pada sisi kelam dari penaklukan 

identitas tersebut. Alur cerita dimulai dengan adegan Sang Hyang Tunggal 

mengutus Sang Hyang Samba untuk melakukan prosesi sesuci menjelang 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



25 

 

pengangkatannya sebagai raja Kahyangan Suralaya setelah berhasil menyingkirkan 

Prabu Jomakjuja. 

Dalam perjalanan tersebut, Sang Hyang Samba melihat Sang Hyang 

Umarda yang juga sedang sesuci di telaga, yang kemudian memicu tindakan 

pelecehan di bawah dominasi kekuasaan. Konflik memuncak melalui adegan 

pengejaran yang dramatis hingga Sang Hyang Samba bermutasi memiliki empat 

tangan untuk melumpuhkan korbannya. Pada titik ini, Sang Hyang Umarda didekap 

dan mengalami kekerasan fisik yang ekstrem berupa penghilangan paksa atribut 

seksualnya yang kemudian direkayasa menjadi sosok perempuan bernama Sang 

Bethari Umayi atas legitimasi Sang Hyang Tunggal. Meskipun telah diubah 

wujudnya, Umayi tetap menunjukkan kedaulatan batin dengan menolak ajakan 

sanggama. Ketegangan berlanjut saat Bathara Guru memaksa untuk melakukan 

persetubuhan di atas punggung Lembu Handini saat terbang mengelilingi Suralaya. 

Peristiwa pemaksaan tersebut menyebabkan kama jatuh ke telaga tanpa wadah yang 

semestinya, hingga melahirkan sosok Abrakangka yang memicu guncangan hebat 

di seluruh jagat raya. Tragedi ini diakhiri dengan sikap Bathara Guru yang 

melimpahkan kesalahan kepada Umayi, hingga berujung pada peristiwa saling 

mengutuk di antara keduanya. 

Karya pertama yang sudah pernah dipentaskan pengkarya yakni, yang 

berjudul The Legend of Umarda merupakan hasil kegiatan Merdeka Belajar 

Kampus Merdeka (MBKM) di Radio Persatuan Bantul pada tahun 2025. Karya ini 

menjadi titik awal eksplorasi terhadap sosok Sang Hyang Umarda sebagai figur 

mitologis yang memiliki ambiguitas gender dalam dunia wayang Jawa Timuran. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



26 

 

Bentuk penyajiannya memadukan format drama audio dengan pendekatan 

pakeliran padat, di mana unsur dialog, narasi, dan musik tradisi digarap secara 

dramatik untuk menghasilkan karya yang sesuai dengan permintaan kriteria radio. 

Secara konsep, The Legend of Umarda berfokus pada reinterpretasi tokoh Sang 

Hyang Umarda sebagai simbol korban kekerasan seksual. Cerita Sang Hyang 

Umarda dalam karya ini digarap secara meluas dengan masih menghadirkan banyak 

tokoh-tokoh lain sebagai pengisi bagian alur cerita. Karya ini menggunakan 

panakawan Jawa Timuran sebagai model narator penghubung antar cerita untuk 

memperjelas kepada penonton. Hasil dari pertunjukan karya ini, direkam secara 

audio visual dan video untuk diunggah ke siaran radio maupun kanal YouTube 

Radio Persatuan Bantul. Diharapkan karya ini sebagai bentuk misi pengenalan 

wayang Jawa Timuran kepada masyarakat yang berkebudayaan Mataram 

khususnya kepada masyarakat luas tidak hanya Jawa Timur. Namun ada 

keterbatasan pada hasil rekaman akhir, beberapa aspek visual video dan audio tidak 

sinkron. Sehingga hasil akhir yang berupa video di kanal YouTube Radio Persatuan 

ketika dilihat akan terasa tidak sinkron pada gerakan wayang dan suara audionya. 

Pengkarya pernah membuat karya kedua berjudul Sang Umarda yang 

dipentaskan dalam acara Javanese International Heritage and Innovation Festival 

(JIHIF). Karya ini merupakan pengembangan hasil refleksi dari beberapa masukan 

konsep karya sebelumnya, dengan menitikberatkan pada bentuk pertunjukan 

langsung (live performance) menggunakan pakeliran padat berdurasi kurang lebih 

tiga puluh menit. Dalam pementasan Sang Umarda, tokoh utama digarap lebih 

kompleks, tidak hanya sebagai figur mitologis, tetapi juga sebagai cerminan 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



27 

 

problematika sosial yang berhubungan dengan pemaksaan identitas, 

penyalahgunaan kuasa, dan moralitas dalam masyarakat Jawa modern. Pada 

pertunjukan karya ini Sang Hyang Umarda digambarkan mengalami penderitaan 

dan penyiksaan, diwujudkan melalui dialog dan konflik dramatik yang lebih 

mengena, dengan struktur lakon yang lebih padat dan fokus pada dinamika peran 

antar tokoh utama yakni Sang Hyang Umarda dan Sang Hyang Samba. 

Kedua karya tersebut menjadi landasan konseptual dan teknis bagi 

penciptaan karya tugas akhir berjudul Sang Hyang Umarda. Jika The Legend of 

Umarda berfungsi sebagai eksplorasi awal bentuk dan gagasan, dan Sang Umarda 

memperdalam aspek dramatik dan visual, maka karya tugas akhir ini diarahkan 

untuk mencapai bentuk penyajian yang lebih utuh. Karya tugas akhir ini berupaya 

menggabungkan kekuatan naratif dan simbolik dari dua karya sebelumnya, 

sekaligus menempatkan kisah Sang Hyang Umarda dalam konteks refleksi sosial, 

khususnya mengenai isu kekerasan seksual dan penyimpangan penyalahgunaan 

kekuasaan. Dengan demikian, proses penciptaan karya ini tidak berdiri sendiri, 

melainkan merupakan hasil kesinambungan dari hasil eksplorasi yang berkembang 

yang dilakukan secara bertahap. 

2. Tinjauan Pustaka 

a. Wayang Jawa Timuran 

Wayang Jawatimuran atau wayang jèkdong adalah wayang yang 

berkembang di wilayah kebudayaan arèk (eks Karesidenan Surabaya). Wayang ini 

berkembang di daerah Lamongan, Gresik, Surabaya, Sidoarjo, Mojokerto, 

Jombang, Malang dan Kediri. Sejauh ini, wayang Jawa Timuran sudah diteliti oleh 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



28 

 

para peneliti terdahulu. Secara umum, pengertian tentang wayang Jawa Timuran 

dikelompokan dalam tiga kategori yaitu penelitian tentang garap pakeliran, 

penelitian gendhing dan penelitian tentang sub gaya Trowulanan. Penelitian garap 

pakeliran Jawa Timuran oleh Nugroho, Sunardi, Murtana (2018), Susilo (2017). 

Penelitian tentang gendhing Jawa Timuran oleh Pramulia (2016), Sugiarto (2009). 

Penelitian tentang wayang Jawa Timuran gaya Trowulanan oleh Aji (2018), 

Suyono, Winarko, Darni (2015), Priyambodo, Susilo (2023), Permana, Susilo 

(2023). 

Penelitian oleh Nugroho, Sunardi, Murtana (2018) meneliti tentang 

Pakeliran Wayang Kulit Jawa Timuran. Hasil dari penelitian menyatakan bahwa 

pertunjukkan wayang kulit Jawa Timuran saat ini sudah banyak mengalami 

perubahan. Banyak aspek yang mendapat pengaruh pakeliran gaya Surakarta masa 

kini. Dengan demikian, pakeliran Jawa Timuran saat ini sudah tidak dikategorikan 

lagi sebagai kesenian rakyat tetapi cenderung sebagai seni kemas (kitsch) yakni seni 

pertunjukkan yang mempunyai sifat selalu berubah, bergerak sejalan waktu, untuk 

menghasilkan uang agar tetap tetap hidup dan selalu diupayakan menarik perhatian 

penonton. 

Penelitian oleh Susilo (2017) meneliti tentang struktur pertunjukkan 

wayang kulit Jawa Timuran sub gaya Lamongan. Hasil dari penelitian menyatakan 

bahwa pada struktur pertunjukkan wayang kulit Jawa Timuran gaya Lamongan 

dalam Lakon Sang Hyang Dewandaru gaya Jawa Timuran sub Lamonganan ini 

secara garis besar terbagi atas sepuluh penjejeran yakni jejer pertama, kedhatonan, 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



29 

 

adegan paseban njawi, budhalan, jejer kedua, perang gagal, perang kembang, jejer 

ketiga, perang brubuh dan tanceb kayon. 

Penelitian oleh Pramulia (2016) untuk mendeskripsikan karakteristik 

gendhing–gendhing dan struktur penceritaan pagelaran wayang kulit Jawa 

Timuran. Hasil penelitian ini adalah nuansa gendhing dan struktur penyeritaan 

dalam wayang kulit Jawa Timuran merupakan penanda identitas masyarakat Jawa 

Timur. Gendhing–gendhing tersebut bernuansa kesenian Jawa Timur lainnya, 

seperti ludruk dan tari remo. Hal tersebut menunjukkan bahwa wayang kulit Jawa 

Timuran merupakan kesenian kerakyatan. Gendhing khas dalam pakeliran wayang 

kulit Jawa Timuran adalah Gendhing Gandakusuma. 

Penelitian oleh Sugiarto (2009) meneliti tentang Karawitan Pakeliran Gaya 

Jawa Timuran. Hasil penelitian adalah karawitan pakeliran berfungsi sebagai 

pemantap atau pembantu menimbulkan suasana dalam pakeliran. Gendhing 

Gandakusuma untuk mengiringi jejer pertama, gendhing semalam yang sering 

digunakan adalah ayak, krucilan, gemblak.  

Penelitian oleh Aji (2018) membahas peran Ki Suwadi dalam 

perkembangan wayang kulit Jawa Timuran gaya Trowulanan di kabupaten 

Jombang. Hasil penelitian ini adalah Pakeliran sub Trowulanan merupakan salah 

satu  sub dari wayang Jawa Timuran yang memiliki perbedaan dengan  sub lainnya. 

Perbedaan terletak pada setiap unsur garap pakelirannya. Perkembangan wayang 

kulit sub Trowulanan di Kabupaten Jombang tidak lepas dari kesenimanan Ki 

Suwadi yang mempengaruhi pandangan, baik masyarakat maupun seniman dalang 

sub Trowulanan maupun sub lainnya. Pengaruh ini kemudian memunculkan proses 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



30 

 

legitimasi dari masyarakat terhadap gaya pekeliran Ki Suwadi. Dengan proses 

kesenimanan yang dialami oleh Ki Suwadi, menginspirasi dalang – dalang generasi 

di bawahnya untuk nyantrik kepada Ki Suwadi. Peran Ki Suwadi dalam menjaga 

dan mengembangkan wayang kulit sub Trowulanan dilakukan dengan 

menyebarkan gaya pakeliran melalui para cantrik serta mengikuti beberapa 

organisasi dan mengabdikan diri pada dunia pendidikan kesenian wayang kulit sub 

Trowulanan. 

Penelitian oleh Suyono, Winarko, Darni (2015) meneliti tentang wayang 

kulit Jawa Timuran cengkok Trowulan asal-usul dan peta penyebarannya. Hasil 

penelitian ini adalah wayang cengkok Trowulan berasal dari induk yang sama 

dengan cengkok yang lain. Aneka cengkok tersebut berasal dari induk yang sama 

yaitu Ki Guru Dalang Gunarso. Murid Ki Gunarso mengembangkan kesenian 

wayang ke seluruh penjuru di Jawa Timur dan eksis dengan kekhasan masing-

masing. Wayang yang hidup di Mojokerto didominasi oleh cengkok Trowulan. 

Disebut cengkok Trowulan karena cikal bakal cengkok tersebut bernama Ki Pit 

Asmoro berdomisili di Trowulan. 

Priyambodo, Susilo (2023) meneliti unsur bela negara dalam wayang kulit 

Jawa Timuran Lakon Wahyu Sabda Tunggal oleh Ki Sareh. Hasil dari penelitian ini 

adalah dari transkrip pagelaran wayang yang merupakan lakon yang diperankan 

oleh boneka wayang yang diprakarsai oleh dalang. Dari unsur yang paling dominan 

tersebut terdapat stansi yang dapat diambil, yaitu tentang bela negara. Karena dari 

semua tokoh yang terlibat sama-sama mengusahakan kedaulatan dari negara 

mereka masing-masing. Dari situ terdapat beberapa -bab yang bisa ditunjukan 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



31 

 

dalam penelitian ini berkaitan dengan bela negara yaitu: cinta, keberanian, 

pengorbanan, dan keahlian. 

Penelitian oleh Permana, Susilo (2023) meneliti tentang psikonarasi dalam 

pocapan wayang kulit Jawa Timuran Lakon Gundhawijaya Ki Piet Asmoro. Hasil 

dari analisis data menghasilkan beberapa kesimpulan yaitu (1) sarana untuk 

menggambarkan pikiran yang dominan digunakan komentar narator dan pikiran 

tidak langsung bebas, (2) kondisi batin yang digambarkan oleh dalang bisa 

menumbuhkan suasana dalam pocapan, (3) terdapat hubungan antara kontrol 

narator dalam WKJTLG dan sarana psikonarasi. 

b. Sang Hyang Umarda 

Sang Hyang Umarda adalah salah seorang putra Sang Hyang Kaneka dari 

kahyangan Sunyaluri ia memiliki kakak laki-laki bernama Sang Hyang 

Pongat/Sang Hyang Kaneka Putra. Penelitian Sang Hyang Umarda belum ada yang 

mengkaji lebih mendalam dan hanya menyingung sedikit ceritanya seperti 

penelitian yang dilakukan oleh Christianto (2003) mengkaji tentang peran dan 

fungsi tokoh Semar-Bagong dalam pagelaran lakon wayang kulit gaya Jawa 

Timuran. Hasil penelitian ini adalah kedudukan dan fungsi Semar dalam pagelaran 

wayang kulit Jawatimuran sebagai figur pengawal peragaan mitos kehidupan 

manusia dalam lakon. Semar sebagai sumber pengayoman sebagai umat manusia 

yang sedang mengalami kesulitan dalam upaya peneguhan menemukan jati diri. 

Semar sebagai bapak atau bunda bagi panakawan serta para kesatria yang berada 

dalam bimbingan dan penyertaanya. Semar sebagai pemelihara keuran pelerai dan 

kerumitan hidup (Christianto, 2003:285–301). 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



32 

 

Berdasarkan seluruh penelusuran pustaka yang telah dilakukan, tampak 

jelas bahwa kajian mengenai wayang kulit Jawa Timuran sejauh ini masih 

didominasi oleh pembahasan seputar teknis garap pakeliran, struktur gendhing, 

maupun peran fungsional panakawan sebagai pengasuh mitos. Meskipun penelitian 

terdahulu telah memberikan fondasi kuat mengenai cara membangun suasana batin 

tokoh melalui psikonarasi dan penggunaan struktur lakon yang dinamis, sosok Sang 

Hyang Umarda tetap berada di balik bayang-bayang tokoh besar lainnya. Dalam 

literatur yang ada Sang Hyang Umarda hanya dipandang sebagai pelengkap saja 

dalam Lakon Adege Kahyangan Suralaya tanpa pernah diberi ruang untuk 

menunjukkan eksistensinya sendiri sebagai karakter yang memiliki emosi dan 

konflik personal yang cukup kompleks. 

Minimnya perhatian terhadap tokoh Sang Hyang Umarda justru membuka 

peluang kreatif yang luas bagi pengkarya untuk menghadirkan Sang Hyang Umarda 

dalam sebuah lakon mandiri. Jika selama ini cerita Adege Suralaya selalu 

menitikberatkan pada kejayaan para dewa melawan bangsa Ijajil, pengkarya 

melihat adanya kesempatan berharga untuk memutar sudut pandang dan 

menjadikan penderitaan serta perjuangan Sang Hyang Umarda sebagai pusat cerita. 

Dengan memanfaatkan kekhasan struktur pakeliran Jawa Timuran, karya tugas 

akhir ini tidak hanya sekadar mementaskan ulang sebuah cerita, tetapi berupaya 

menghidupkan kembali suara Sang Hyang Umarda yang selama ini korban 

kekerasan seksual maupun ketidakadilan dan korban penyalahgunaan kekuasaan. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



33 

 

G. Metode Karya 

Metode yang digunakan dalam proses penciptaan karya ini adalah metode 

artistik (artistic research metod) sebagaimana dijelaskan oleh Guntur (2016) dalam 

bukunya Metode Penelitian Artistik. Menurut Guntur (2016): 

Proses kerja kreatif adalah suatu proses penelitian dan karya seni adalah 

hasil penelitian, yang keduanya merupakan proses dan hasil penelitian. 

Adalah pandangan yang kurang tepat bila seniman dan/atau praktisi 

tidak dapat melakukan penelitian terhadap proses berkarya yang 

dialaminya dan karya seni yang dihasilkannya sendiri. 

(Guntur, 2016:10) 

 

Pandangan ini menunjukan bahwa kegiatan berkesenian bukan hanya 

sekadar proses estetis, melainkan juga proses penelitian yang menghasilkan 

pengetahuan baru. Karya seni diporsikan sebagai hasil dari serangkaian aktivitas 

kreatif yang disertai pemikiran reflektif. Dengan demikian, proses berkarya dan 

karya yang dihasilkan merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan antara 

praktik dan teori. 

Lebih lanjut, Guntur (2016) menegaskan: 

Penelitian artistik berpusat pada praktik membuat dan bermain, 

mempraktikkan seni (mencipta, merancang, mempertunjukkan) sangat 

hakiki bagi proses penelitian. Karya seni dan praktik seni adalah 

sebagian hasil material penelitian. Yakni wahana berpikir material. 

(Guntur, 2016:122) 

 

Kutipan di atas mempertegas bahwa praktik berkesenian, baik dalam proses 

penciptaan, perancangan, maupun pertunjukan merupakan bentuk penelitian itu 

sendiri. Melalui praktik seni, seniman melakukan “berpikir material”, yaitu cara 

berpikir melalui tindakan kreatif dan pengalaman empiris tubuh, rasa, serta intuisi. 

Dalam konteks karya ini, proses penciptaan Pakeliran Wayang Kulit Purwa Jawa 

Timuran Lakon Sang Hyang Umarda dapat dipahami sebagai penelitian berbasis 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



34 

 

praktik seni (practice-based research) yang menempatkan proses penciptaan itu 

sendiri sebagai ruang utama penggalian pengetahuan. Dalam karya ini, praktik 

mendalang, penyusunan struktur pakeliran, pengolahan lakon, hingga perancangan 

iringan tidak sekadar dimaknai sebagai tahapan teknis menuju sebuah pertunjukan, 

melainkan sebagai metode penelitian artistik yang menghasilkan pemahaman 

tentang isi cerita, nilai-nilai yang terkandung di dalamnya, serta hubungan karya 

dengan realita sosial masyarakat. 

Proses “berpikir material” tercermin ketika gagasan tentang tokoh Sang 

Hyang Umarda dengan isu kekerasan seksual dan transformasi identitas, serta nilai-

nilai amanat yang terkandung diterjemahkan secara langsung ke dalam medium 

wayang kulit Jawa Timuran. Setiap keputusan artistik seperti, pemilihan adegan, 

pengembangan balungan lakon, hingga penataan iringan, lahir dari konsep, 

pemikiran dalang, rasa musikal, serta beberapa respon masukan-masukan dari 

pengkarya maupun penonton pada saat karya ini ditampilkan. Dengan demikian, 

pengetahuan tidak hanya dirumuskan melalui wacana tekstual, tetapi juga melalui 

pengalaman empiris selama proses latihan, tahapan eksplorasi dan pementasan. 

Dalam konteks ini, Lakon Sang Hyang Umarda berfungsi sebagai wahana 

penelitian yang berbasis pertunjukan yang menghadirkan pemaknaan baru atas teks 

yang sudah ada dan umum diketahui dalam teks pertunjukan wayang kulit Jawa 

Timuran. Karya ini tidak hanya menghasilkan produk seni berupa pertunjukan, 

tetapi juga pengetahuan artistik yang bersifat reflektif, yakni pemahaman tentang 

bagaimana cerita Sang Hyang Umarda dapat direaktualisasikan dan dibaca ulang 

melalui praktik pakeliran. Oleh karna itu, karya ini menegaskan posisi seniman 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



35 

 

sebagai peneliti, di mana penciptaan karya seni menjadi sekaligus proses, metode, 

dan hasil penelitian. 

Tahapan proses penciptaan karya ini dilakukan melalui empat tahapan 

utama, Proses penciptaan karya ini menerapkan model penelitian berarah praktik 

(practice-based research) sebagaimana digambarkan oleh Smith & Dean (2009) 

dalam Guntur (2016: 24). 

 

Gambar 1 Bagan Penerapan Metode Artistik Model Creative Practice as Research dari 

Smith & Dean (2009) dalam (Guntur, 2016:24) 

Dalam penelitian berarah praktik (practice-based research), proses 

penciptaan karya seni tidak hanya diarahkan untuk menghasilkan karya sebagai 

produk akhir, tetapi juga sebagai sarana menghasilkan pengetahuan melalui 

tindakan kreatif. Karya seni hadir sebagai hasil riset yang berlangsung secara siklik, 

reflektif, dan berulang. Pada penciptaan Pakeliran Jawa Timuran Lakon Sang 

Hyang Umarda, pengkarya menggunakan metode artistik sebagaimana dijelaskan 

oleh Guntur (2016) yang memuat model Creative Practice as Research dari Smith 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



36 

 

& Dean (2009) di dalam (Guntur, 2016:24). Model ini menegaskan bahwa praktik 

kreatif dan riset saling berkelindan dalam proses yang dinamis, di mana praktek 

seni menjadi bagian dari proses penelitian itu sendiri. Dengan demikian, tahapan 

metode karya ini disusun melalui urutan sistematis: 

1 Pembahasan dan perumusan gagasan, 

2 Praktik kreatif, 

3 Seleksi gagasan (subjektif atau sistematis), 

4 Investigasi dan eksplorasi gagasan, 

5 Pengembangan gagasan terpilih, 

6 Dokumentasi proses dan produksi, 

7 Output karya seni. 

a. Pembahasan dan Perumusan Gagasan 

Tahap ini menjadi pondasi awal dalam proses penciptaan karya. Pada 

tahapan ini pengkarya membangun gagasan berdasarkan dua sumber utama: (1) 

kegelisahan intelektual, dan (2) pengalaman empiris/praktik lapangan. Proses 

pembangkitan gagasan dimulai dari pengalaman pribadi pengkarya yang sejak kecil 

terbiasa mendengarkan lakon-lakon Jawa Timuran, khususnya pada awal 

mendengarkan Lakon Murwakala versi Ki Matadi (2022) Malang yang diperoleh 

melalui media kaset pita. Pada pertunjukan tersebut terdapat fragmen cerita Sang 

Hyang Umarda yang digambarkan sebagai tokoh dewa laki-laki yang mengalami 

paksaan dan tindak kekerasan seksual oleh Sang Hyang Samba. Pengalaman masa 

kecil ini kemudian menjadi terkesan dalam memori artistik ketika pengkarya mulai 

menekuni dunia pedalangan secara formal. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



37 

 

Kegelisahan mulai muncul ketika pengkarya menemukan cerita bahwa Sang 

Hyang Umarda sebagai dewa laki-laki yang dipaksa menjadi perempuan dan belum 

ada cerita Sang Hyang Umarda yang dipentaskan sebagai lakon tersendiri, serta 

tidak banyak dituliskan dalam referensi tertulis pedalangan. Tokoh ini hanya 

muncul pada balungan lakon tertentu dan diwariskan secara lisan dari dalang ke 

dalang. Hal ini mendorong pengkarya untuk mengangkat Lakon Sang Hyang 

Umarda sebagai fokus karya, bukan hanya dinarasikan sebagai fragmen adegan 

kecil dalam lakon utama, tetapi juga sebagai bentuk keberpihakan terhadap nilai 

kemanusiaan. Pengkarya kemudian merumuskan gagasan bahwa karya ini akan: 

1. Menghadirkan kembali kisah Sang Hyang Umarda melalui konsep 

pakeliran padat gaya Jawa Timuran. 

2. Menonjolkan aspek penderitaan tokoh akibat tindakan pemaksaan seksual. 

3. Menjadikan karya sebagai media edukasi dan refleksi moral. 

Hasil tahap ini adalah rumusan gagasan dan arah penciptaan karya, yang 

menempatkan pakeliran tidak hanya sebagai pertunjukan estetis, tetapi juga sebagai 

kritik sosial terhadap kekerasan seksual yang dibungkus dalam narasi budaya Jawa. 

b. Tahap praktik kreatif  

Merupakan tahap ketika gagasan awal mulai diterjemahkan ke dalam 

tindakan artistik. Pada tahap ini pengkarya masuk ke ruang eksplorasi bentuk, 

struktur, tubuh, rasa, serta intuisi melalui proses latihan dan pencobaan langsung di 

ruang karya. Guntur (2016:122) menyatakan bahwa dalam penelitian berarah 

praktik, berpikir tidak hanya dilakukan melalui konsep atau nalar, tetapi melalui 

tindakan kreatif (berpikir material). Dengan demikian, pada tahap ini proses 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



38 

 

berkesenian menjadi metode berpikir itu sendiri. Dalam konteks penciptaan 

Pakeliran Wayang Kulit Purwa Jawa Timuran Lakon Sang Hyang Umarda, praktik 

kreatif dilakukan melalui kegiatan-kegiatan berikut: 

1. Latihan dan eksplorasi sanggit cerita, alur dan sabetan 

 Pengkarya mencoba berbagai variasi gerak sabet untuk menggambarkan 

karakter Sang Hyang Umarda dan transformasinya menjadi Umayi, hingga Durga. 

Sabetan tidak hanya dilihat sebagai teknik, tetapi sebagai bahasa tubuh untuk 

mengkomunikasikan trauma dan penderitaan tokoh. Diwujudkan melalui gerakan 

terjungkal, terpental, berguling-guling, merunduk, miring digunakan untuk 

menghadirkan kesan rapuh, tertekan, kesakitan, dan kehilangan kendali atas diri. 

Gerakan-gerakan tersebut menjadi simbol visual dari keguncangan batin dan 

konflik yang dialami tokoh sepanjang proses perjalanan transformasinya. 

2. Mencoba pola dramatik adegan dan alur struktur lakon 

 Pengkarya melakukan pencatatan alur cerita sambil mencoba pergerakan 

adegan secara langsung. Posisi tokoh, alur adegan, hingga intensitas konflik untuk 

menemukan bentuk dramatik yang paling kuat. 

3. Eksplorasi iringan dan suasana 

 Pengkarya bekerja bersama pengrawit untuk mengeksplorasi iringan, 

terutama untuk adegan penting seperti adegan pemaksaan terhadap Sang Hyang 

Umarda. Iringan dicoba dengan berbagai komposisi ritme Jawa Timuran yang khas: 

ritmis, cepat, dan penuh dramatik, untuk menggambarkan nuansa kekerasan dan 

ketegangan. Pada momen ini pengkarya tidak hanya mencoba adegan secara teknis, 

tetapi menghayati emosi tokoh. Praktik ini dilakukan untuk menyerap sensasi 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



39 

 

emosional agar rasa yang muncul bukan sekadar “bermain wayang”, tetapi 

“menghadirkan penderitaan tokoh”. 

Proses ini, pengkarya beberapa kali mengalami fase eksplor umtuk berbagai 

masukan yang masuk untuk menjiwai tokoh, terutama ketika mencoba mengolah 

adegan kekerasan terhadap Sang Hyang Umarda. Pada latihan awal, pengkarya 

merasa adegan masih terlalu teknis, tidak menyentuh sisi psikologis tokoh. Namun 

setelah beberapa kali latihan, termasuk mengulang adegan dengan dialog internal 

tokoh dan memperlambat ritme sabetan untuk menekankan rasa takut dan 

ketidakberdayaan, muncul kesadaran bahwa penderitaan tokoh bukan hanya soal 

adegan pemaksaan, tetapi tentang trauma, kehilangan identitas, dan relasi kuasa. 

Pengalaman fisik pengkarya sebagai dalang termasuk rasa lelah ketika harus 

mempertahankan tekanan dramatik menghasilkan pemahaman emosional baru 

tentang tokoh Sang Hyang Umarda. Pada titik ini, pengkarya mengalami apa yang 

disebut sebagai “berpikir melalui tubuh” (Guntur, 2016:112). Pengalaman fisik saat 

mempraktikkan adegan justru membuka pemahaman baru tentang isi cerita bahwa 

kekerasan bukan hanya kejadian naratif, tetapi juga pengalaman tubuh. Tahap ini 

menjadi momen ketika karya mulai “hidup”, dan pengetahuan baru muncul bukan 

hanya dari referensi teks, tetapi dari pengalaman tubuh pada saat rasa mencipta dan 

mempraktikkan. 

c. Seleksi Gagasan (Subjektif dan Sistematis) 

Tahap ini merupakan proses penyaringan gagasan dari hasil praktik kreatif. 

Seleksi dilakukan untuk menentukan bentuk garap yang paling relevan dengan 

tujuan karya. Proses seleksi dilakukan melalui dua pendekatan: 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



40 

 

1) Seleksi subjektif, berdasarkan intuisi artistik dan kepekaan rasa pengkarya 

ketika melakukan latihan. Beberapa adegan yang tadinya dirancang panjang 

kemudian dipangkas karena dirasa melemahkan intensitas dramatik. 

Pengkarya mengandalkan feeling terhadap kesan artistik: adegan mana yang 

benar-benar menyampaikan penderitaan Sang Hyang Umarda secara kuat 

dan emosional, dan mana yang sekadar menjadi informasi naratif, sehingga 

perlu dieliminasi. 

2) Seleksi sistematis, didukung oleh data hasil wawancara dengan dalang 

narasumber (Ki Sareh, Nyi Suwati, Ki Mataji, dan Ki Hernowo), rekaman 

pertunjukan Jawa Timuran, dan teks balungan lakon. Hasil dari wawancara 

oleh para dalang disusun dalam bentuk tabel: 

No. Nama (Usia) Alamat Hasil Wawancara 

1. Ki 

Sareh (69) 

Dusun. 

Jeruk Kuwik, 

Desa. Bareng, 

Kecamatan. 

Bareng, 

Kabupaten. 

Jombang 

 

 

Cerita tentang Sang 

Hyang Umarda juga dapat 

ditemukan dalam bentuk 

balungan lakon dengan cara 

wawancara lisan dengan Ki 

Sareh. Cerita Sang Hyang 

Umarda pada balungan Lakon 

Babate Suralaya versi Ki Sareh 

menceritakan Sang Hyang 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



41 

 

No. Nama (Usia) Alamat Hasil Wawancara 

Umarda adalah putra Sang 

Hyang Kaneka dari Kahyangan 

Sidik Pangudal-udal. Sang 

Hyang Umarda pernah melawan 

Prabu Jumakjuja pada saat 

membabat Hutan Ekalaya yang 

akan dijadikan Kahyangan 

Suralaya. Dalam perang tersebut 

Sang Hyang Umarda kalah dan 

terjatuh dalam pelukan Sang 

Hyang Samba, mengakibatkan 

Sang Hyang Samba kasmaran 

dengan Sang Hyang Umarda. 

Sang Hyang Umarda didekap 

dalam pelukan sampai tangan 

Sang Hyang Samba berada pada 

kelamin Sang Hyang Umarda. 

Sang Hyang Umarda diubah 

bentuk dan wujud menjadi 

perempuan diberi nama Bethari 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



42 

 

No. Nama (Usia) Alamat Hasil Wawancara 

Umayi.(wawancara dengan Ki 

Sareh di Jombang, 22/11/2020, 

diijinkan untuk dikutip). 

2. Nyi 

Suwati (77) 

Desa. 

Bangkalan 

Rayung, Kec. 

Kudu, Kab. 

Jombang 

Untuk data teks balungan 

lakon yang menceritakan Sang 

Hyang Umarda terdapat pada 

Lakon Babate Kahyangan 

Suralaya milik Nyi Suwati. 

Diceritakan berdasarkan hasil 

wawancara dengan Nyi Suwati 

secara garis besar balungan 

Lakon Babate Kahyangan 

Suralaya: Sang Hyang Wenang 

mengutus putra putranya yakni, 

Sang Hyang Antaga, Sang Hyang 

Puguh, Sang Hyang Turaka, 

Sang Hyang Samba untuk 

membabat alas Jurang Grawung. 

Barang siapa yang berhasil 

membabat alas Jurang Grawung 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



43 

 

No. Nama (Usia) Alamat Hasil Wawancara 

akan menjadi rajanya para dewa. 

Di saat menebang datang putra 

dari Sang Hyang Kaneka yakni, 

Sang Hyang Pongat dan Sang 

Hyang Samba  untuk mengikuti 

sayembara tersebut. Saat semua 

fokus untuk  membabat alas 

Jurang Grawung, Sang Hyang 

Samba malah kasmaran dengan 

Sang Hyang Umarda. Sang 

Hyang Samba seketika memeluk 

Sang Hyang Umarda, didekap 

dalam pelukan sampai-sampai 

tangan Sang Hyang Samba 

berada pada kelamin Sang Hyang 

Umarda. Kelamin Sang Hyang 

Umarda diubah menjadi kelamin 

wanita seketika disabda menjadi 

wujud wanita diberi nama 

Bethari Umayi (wawancara 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



44 

 

No. Nama (Usia) Alamat Hasil Wawancara 

dengan Nyi Suwati di Jombang, 

20/11/2020, diberikan teks 

balungan dan dijinkan untuk 

dikutip). 

3. Ki 

Mataji (75) 

Dusun. 

Jegreg, Desa. 

Kepuhrejo, 

Kecamatan. 

Kudu, Kabupaten. 

Jombang 

Tokoh Sang Hyang 

Umarda juga terdapat dalam 

Lakon Adege Kahyangan 

Suralaya. Lakon ini 

menceritakan di mana setelah 

Sang Hyang Samba akan dilantik 

untuk menjadi raja di Kahyangan 

Suralaya harus sesuci di 

Sendhang Sumardirda. Sesampai 

di sendhang Sumardirda Sang 

Hyang Samba melihat Sang 

Hyang Umar yang sedang sesuci. 

Melihat lekuk tubuh Sang Hyang 

Umar, Sang Hyang Samba 

merasa kasmaran dan jatuh cinta 

terhadap Sang Hyang Umar. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



45 

 

No. Nama (Usia) Alamat Hasil Wawancara 

Sang Hyang Umar dipaksa untuk 

melayani hasrat Sang Hyang 

Samba. Sang Hyang Umar 

menolak dan seketika kemaluan 

Sang Hyang Umar ditarik dan 

diubah kelaminya menjadi 

perempuan bernama Bethari 

Umayi (wawancara dengan Ki 

Mataji di Jombang, 22/11/2020, 

diijinkan untuk dikutip). 

4. Ki 

Hernowo 

(Almarhum) 

Dusun. 

Sumber Bendo, 

Desa. Sumber 

Tebu, Kecamatan. 

Bangsal, 

Kabupaten. 

Mojokerto 

 

Kisah Sang Hyang 

Umarda juga terdapat dalam 

balungan Lakon Jan Makjuja 

milik Ki Hernowo. Diceritakan 

Sang Prabu Jan Makjuja dari 

Jobeng Ngawiyat ingin menjadi 

raja di Kahyangan Langit Inten, 

sesampai di repat kepanasan 

dihadang oleh Sang Hyang 

Kanekaputra dan Sang Hyang 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



46 

 

No. Nama (Usia) Alamat Hasil Wawancara 

Umar. Terjadi peperangan di 

antara keduanya. Sang Hyang 

Wenang mengutus Sang Hyang 

Samba untuk menghadapi 

prajurit Jobeng Ngawiyat. Di 

tengah peperangan Sang Hyang 

Samba melihat Sang Hyang 

Umar yang berperang mirip 

perangnya prajurit perempuan. 

Sang Hyang Samba merasa jatuh 

hati terhadap Sang Hyang Umar. 

Sang Hyang Umar menolak 

ajakan Sang Hyang Samba untuk 

bersengama. Sang Hyang Umar 

lari tetapi langsung didekap oleh 

Sang Hyang Samba. Kelamin 

pria Sang Hyang Umar dibethot 

lalu diubah menjadi kelamin 

perempuan. Sang Hyang Umar 

disabda menjadi wanita cantik 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



47 

 

No. Nama (Usia) Alamat Hasil Wawancara 

diganti nama menjadi Bethari 

Umayi bertempat di Kahyangan 

Kawidodaren Rat Sari 

(wawancara dengan Ki Hernowo 

di Mojokerto, 16/10/2020, 

diberikan teks balungan dan 

diijinkan untuk dikutip). 

Tabel 1 Catatan wawancara narasumber dalang Jawa Timuran 

Berdasarkan hasil wawancara dengan beberapa dalang sebagaimana 

disajikan dalam tabel dapat disarikan demikian: tokoh Sang Hyang Umarda adalah 

tokoh baku yang dikisahkan dalam lakon baku. Dalam proses wawancara selain 

menanyakan cerita Sang Hyang Umarda, pengkarya juga menelisik menanyakan 

sumber teks dari mana cerita Sang Hyang Umarda ini bermula. Dari hasil 

wawancara dengan para dalang tidak terlacak sumber teks dari mana asal-usul cerita 

Sang Hyang Umarda, karena memang sistem pewarisan pengetahuan tradisi 

pedalangan Jawa Timuran secara lisan/oral/turun temurun. Dapat pula disimpulkan, 

tokoh Sang Hyang Umarda sejak dahulu oleh para dalang terdahulu hanya muncul 

dalam lakon baku: Lakon Adege Kahyangan Suralaya; Lakon Babate Suralaya; 

Jomakjuja. Meskipun memiliki judul lakon yang berbeda-beda tetapi pada dasarnya 

tetap bercerita pada proses Adege Kahyangan Suralaya. Berdasarkan data 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



48 

 

wawancara tersebut dipadukan dengan hasil tanggapan karya dalang terdahulu 

berupa rekaman pertunjukan, kemudian catatan-catatan tertulis, kisah Sang Hyang 

Umarda diramu dan dituangkan dalam naskah Pakeliran Wayang Kulit Purwa Jawa 

Timuran Lakon Sang Hyang Umarda, yang mengisahkan sekelumit kisah 

perjalanan hidup Sang Hyang Umarda bertransformasi menjadi Umayi kemudian 

Bathari Durga, dengan mengusung konsep, "ngungkuli kodrat, thukule memala". 

d. Investigasi dan Eksplorasi Gagasan 

Tahap ini merupakan proses riset untuk memperdalam gagasan terpilih. 

Pengkarya melakukan: 

1. Studi pustaka, termasuk teks balungan Lakon Adege Kahyangan Suralaya, 

Babate Suralaya, dan Jan Makjuja, ditambah buku referensi seperti Metode 

Artistik (Guntur, 2016), Layang Kandha Kelir (Surwedi, 2010), serta teori 

sanggit dan garap 

2. Wawancara mendalam dengan dalang narasumber untuk memastikan 

keotentikan cerita. Hasil wawancara membuka fakta bahwa kisah Sang 

Hyang Umarda memang diwariskan secara oral dan bukan berasal dari satu 

naskah baku. 

3. Analisis rekaman pertunjukan para dalang Jawa Timuran yang 

terdokumentasikan. 

Pengalaman pribadi pengkarya pada tahap ini berharap menemukan teks 

tertulis yang menjelaskan narasi Umarda secara sistematis. Namun hasil investigasi 

menunjukkan bahwa sebagian besar pengetahuan ini hidup melalui tradisi lisan dan 

ingatan para dalang. Proses ini tidak hanya memperkaya pemahaman pengkarya, 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



49 

 

tetapi juga memberikan kesadaran bahwa karya ini sekaligus menjadi usaha 

dokumentasi terhadap tradisi yang tidak tercatat dalam literatur formal. 

e. Pengembangan Gagasan Terpilih 

Tahapan pengembangan eksplorasi hasil dari gagasan tersebut dalam karya 

ini sudah pernah dilakukan Dalam konteks penciptaan Pakeliran Jawa Timuran 

Lakon Sang Hyang Umarda, tahap praktik kreatif tidak langsung dilakukan dalam 

bentuk karya final. Sebaliknya, gagasan ini telah diuji coba terlebih dahulu dalam 

dua karya terdahulu, yaitu: 

1. “The Legend of Umarda” 

Dipentaskan saat mengikuti program Merdeka Belajar Kampus Merdeka 

(MBKM) di Radio Persatuan Bantul. Pada karya ini cerita Sang Hyang Umarda 

masih disajikan secara luas, melibatkan banyak tokoh yang berinteraksi dalam alur 

perjalanan hidup Sang Hyang Umarda. Eksplorasi ini menghasilkan temuan bahwa 

cerita menjadi terlalu naratif dan kurang fokus pada inti persoalan kekerasan 

seksual yang dialami sang tokoh. 

2. “Sang Umarda”   

Dipentaskan pada acara Jogja International Heritage Festival (JIHF) Pada 

karya kedua ini pengkarya mulai menyederhanakan struktur cerita dan mengerucut 

pada penderitaan tokoh utama. Namun setelah dipentaskan, ditemukan bahwa 

adegan-adegan yang menggambarkan kekerasan belum digarap secara mendalam 

pada sisi psikologis tokoh. 

Melalui dua karya tersebut, pengkarya mendapatkan banyak pengetahuan 

praktik: mulai dari pemilihan gerak sabet untuk menggambarkan pengalaman 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



50 

 

trauma, pengaturan alur dramatik yang mempertahankan ketegangan, hingga 

pengolahan peran agar pesan penderitaan Umarda dapat tersampaikan dengan 

dramatis. Pengalaman tersebut menjadi refleksi penting yang kemudian 

mengarahkan pengkarya untuk menciptakan karya ketiga (Tugas Akhir), dengan 

fokus utama pada siksaan yang dialami tokoh Umarda dan kritik terhadap kekerasan 

seksual. 

Tahapan refleksi adalah perenungan terhadap hasil eksplorasi dan 

eksperimen. Pengkarya menimbang kembali nilai-nilai filosofis yang muncul, 

sebagai pesan moral yang ingin disampaikan. Menerima dan mendata berbagai 

masukan-masukan yang masuk untuk penekanan dramatik, yang sejalan dengan 

konflik utama Lakon Sang Hyang Umarda. Berikut adalah tabel hasil catatan 

refleksi pengkarya: 

No. Nama Karya 

Pertunjukan 

Catatan Refleksi  

1.  “The 

Legend of Umarda” 

saat mengikuti 

program Merdeka 

Belajar Kampus 

Merdeka (MBKM) 

di Radio Persatuan 

Bantul.  

Pada karya tersebut, kisah 

Sang Hyang Umarda disajikan secara 

luas, dan melibatkan banyak tokoh 

yang berhubungan dengan dirinya. 

Ceritanya masih bersifat naratif 

menyeluruh, menampilkan 

perjalanan hidup Umarda secara 

panjang, namun belum mengerucut 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



51 

 

pada inti persoalan kekerasan yang 

dialaminya karena masih melibatkan 

banyak tokoh tidak hanya fokus pada 

cerita Sang Hyang Umarda. Pesan 

mengenai Sang Hyang Umarda yang 

mengalami kekerasan kurang terasa. 

Karya ini menjadi langkah awal 

dalam mengenali potensi besar kisah 

Sang Hyang Umarda untuk 

dikembangkan menjadi karya yang 

lebih fokus dan mendalam. 

2.  “Sang 

Umarda” pada 

acara Jogja 

International 

Heritage Festival 

(JIHF) 

Penggarapan mulai 

difokuskan pada cerita Sang Hyang 

Umarda saja. Cerita diarahkan pada 

pengalaman dan penderitaan tokoh 

utama, tetapi pesan-pesan yang 

berkaitan dengan kekerasan seksual 

belum tergarap secara meluas sampai 

pada pemaksaan Bathara Guru 

kepada Bethari Umayi. Karya ini 

lebih menonjolkan aspek dramatik 

dan karakter, namung masih 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



52 

 

 

Dari hasil refleksi kedua proses karya tersebut, pengkarya mulai menyadari 

bahwa kisah ini memiliki kekuatan yang lebih besar jika digarap ulang dan diolah 

dari sisi kemanusiaan dan penderitaan batin tokoh utama. Kesadaran inilah yang 

kemudian melahirkan gagasan untuk menciptakan karya ketiga, yaitu karya TA 

(tugas akhir) sebagai reflesi dan penyempurnaan dari kedua karya sebelumnya. 

Dalam karya ini, saya berupaya untuk menghadirkan kisah Sang Hyang Umarda 

dengan lebih mendalam, memusatkan perhatian pada penderitaan dan kekerasan 

yang dialaminya sebagai bentuk kritik sosial dan moral.  

f. Dokumentasi Proses dan Produksi 

Tahap dokumentasi merupakan bagian yang tidak terpisahkan dalam 

penelitian berarah praktik (practice-based research). Dokumentasi tidak hanya 

berfungsi sebagai arsip visual, tetapi juga sebagai sarana refleksi untuk menilai dan 

mengevaluasi proses penciptaan karya secara menyeluruh. Pada tahap ini, 

pengkarya mengumpulkan seluruh jejak proses artistik sebagai bukti ilmiah bahwa 

penciptaan karya telah melalui tahapan riset yang sistematis. Dokumentasi yang 

dilakukan meliputi: 

1. Dokumentasi audio-visual 

a. Perekaman video setiap sesi latihan pakeliran. 

menyisakan ruang kosong dalam hal 

pesan penderitaan Sang Hyang 

Umarda-Bethari Umayi-Bethari 

Durga secara keseluruhan. 

Tabel 2 Hasil refleksi dan masukan pengkarya 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



53 

 

b. Pengambilan foto detail proses, perubahan adegan, ekspresi dramatik, dan 

pengaturan sabetan. 

c. Dokumentasi proses pengolahan iringan gamelan bersama pengrawit. 

 Rekap Karya ”The Legend of Umarda” 

No. Tanggal Tempat  Dokumentasi dan Catatan 

1. 2 Februari 

2025 

Kontrakan 

Arek ISI, 

Mredo 

Kulon, 

Bangunharjo, 

Sewon, 

Bantul 

Latihan awal hanya untuk alat musik 

inti (kendhang, demung, saron 1, saron 

2, sinden). Pengenalan materi dasar-

dasar iringan pakeliran Jawa Timuran. 

Memperkenalkan jenis-jenis iringan 

pakeliran dasar ayak, alap-alap 

(gemblak), krucilan. Tidak ada 

dokumentasi pada saat proses ini. 

2. 3 Februari 

2025 

Kontrakan 

Arek ISI, 

Mredo 

Kulon, 

Bangunharjo, 

Sewon, 

Bantul 

Latihan awal hanya untuk alat musik 

inti (kendhang, demung, saron 1, saron 

2, sinden). Pengenalan materi dasar-

dasar iringan pakeliran Jawa Timuran. 

Mulai mencoba dari iringan ayak laras 

slendro pathet sepuluh. Tidak ada 

dokumentasi pada saat proses ini. 

3. 12 

Februari 

2025 

Kontrakan 

Arek ISI, 

Mredo 

Latihan awal hanya untuk alat musik 

inti (kendhang, demung, saron 1, saron 

2, sinden). Pengenalan materi dasar-

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



54 

 

Kulon, 

Bangunharjo, 

Sewon, 

Bantul 

dasar iringan pakeliran Jawa Timuran. 

Ayak laras slendro pathet wolu dan 

ayak laras slendro pathet sepuluh. 

Tidak ada dokumentasi pada saat proses 

ini. 

4. 15 

Februari 

2025 

Kontrakan 

Arek ISI, 

Mredo 

Kulon, 

Bangunharjo, 

Sewon, 

Bantul 

Latihan awal hanya untuk alat musik 

inti (kendhang, demung, saron 1, saron 

2, sinden). Pengenalan materi dasar-

dasar iringan pakeliran Jawa Timuran. 

Ayak laras slendro pathet wolu dan 

ayak laras slendro pathet sepuluh. 

Tidak ada dokumentasi pada saat proses 

ini. 

5. 27 

Februari 

2025 

Kontrakan 

Arek ISI, 

Mredo 

Kulon, 

Bangunharjo, 

Sewon, 

Bantul 

Latihan awal hanya untuk alat musik 

inti (kendhang, demung, saron 1, saron 

2, sinden). Pengenalan materi dasar-

dasar iringan pakeliran Jawa Timuran. 

Ayak laras slendro pathet wolu dan 

ayak laras slendro pathet sanga. Tidak 

ada dokumentasi pada saat proses ini. 

6. 4 Maret 

2025 

Kontrakan 

Arek ISI, 

Mredo 

Latihan awal hanya untuk alat musik 

inti (kendhang, demung, saron 1, saron 

2, sinden). Pengenalan dan mencoba 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



55 

 

Kulon, 

Bangunharjo, 

Sewon, 

Bantul 

materi dasar-dasar iringan pakeliran 

Jawa Timuran. Ayak laras slendro 

pathet sanga dan ayak laras slendro 

pathet serang. Tidak ada dokumentasi 

pada saat proses ini. 

7. 6 Maret 

2025 

Kontrakan 

Arek ISI, 

Mredo 

Kulon, 

Bangunharjo, 

Sewon, 

Bantul 

Latihan awal hanya untuk alat musik 

inti (kendhang, demung, saron 1, saron 

2, sinden). Pengenalan dan mencoba 

materi dasar-dasar iringan pakeliran 

Jawa Timuran. Ayak, krucilan, alap-

alap (gemblak), gedog, res-resan laras 

slendro pathet wolu dan ayak, krucilan, 

alap-alap (gemblak) laras slendro 

pathet sanga. Tidak ada dokumentasi 

pada saat proses ini. 

8.  8 Maret 

2025  

Kontrakan 

Arek ISI, 

Mredo 

Kulon, 

Bangunharjo, 

Sewon, 

Bantul 

Latihan awal hanya untuk alat musik 

inti (kendhang, demung, saron 1, saron 

2, sinden). Pengenalan dan mencoba 

materi dasar-dasar iringan pakeliran 

Jawa Timuran. Ayak, krucilan, alap-

alap (gemblak) laras slendro pathet 

sanga dan ayak, alap-alap (gemblak) 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



56 

 

laras slendro pathet serang. Tidak ada 

dokumentasi pada saat proses ini. 

9.  9 Maret 

2025 

Halaman 

depan 

Gedung 

Serba Guna 

ISI 

Yogyakarta  

 

Latihan penutupan musik inti dan 

sinden. Uji hasil latihan dasar-dasar 

iringan pakeliran Jawa Timuran secara 

utuh dari pathet sepuluh-wolu-sanga-

serang. 

10. 10 Maret 

2025 

Halaman ISI 

Yogyakarta  

 

Mengulas kembali materi iringan 

pakeliran dari keseluruhan pathet. 

Kumpul bersama seluruh tim 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



57 

 

membahas penentuan jadwal latihan 

bersama-sama full pengrawit, sinden, 

dan dalang. 

11. 13 April 

2025 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 

 

Latihan full awal gabungan pengrawit, 

sinden, dalang. Mencoba secara 

bersama-sama materi awal yakni ayak 

laras slendro pathet sepuluh.  

12.  14 April 

2025 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 

 

Latihan gabungan pengrawit, sinden, 

dalang. Mencari garapan adegan 

pembuka. Memberi koor gerongan 

pada ayak laras slendro pathet sepuluh. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



58 

 

13.  17 April 

2025 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 

 

Latihan gabungan pengrawit, sinden, 

dalang. Mengulas dihari sebelumnya 

mencari gerak wayang dan pendukung 

iringan pada garapan gerongan adegan 

pembuka pathet wolu. 

14.  20 April 

2025 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 
 

Latihan gabungan pengrawit, sinden, 

dalang. Mencari garapan adegan pada 

pathet wolu. Mencari iringan dan vokal 

yang pas untuk mendukung dramatik 

pada adegan pathet wolu. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



59 

 

15. 21 April 

2025 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul  

Latihan gabungan pengrawit, sinden, 

dalang. Pemantapan garapan adegan 

full pathet wolu. Melatih sinden dan 

pengrawit gendhimg Gandakusuma 

laras slendro pathet sepuluh. 

16.  24 April 

2025 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 

 

Latihan gabungan pengrawit, sinden, 

dalang. Mencari garapan caking  

pakeliran untuk transisi pindah dari 

pathet wolu ke pathet sanga. Mengulas 

kembali melatih sinden dan pengrawit 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



60 

 

gendhimg Gandakusuma laras slendro 

pathet sepuluh. 

17. 27 April 

2025 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 

 

Latihan gabungan pengrawit, sinden, 

dalang. Mengeksplorasi per adegan 

pada pathet sanga untuk menentukan 

kebutuhan iringan dan vokal sebagai 

pendukung suasana. 

18. 5 Mei 

2025 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 

 

Latihan gabungan pengrawit, sinden, 

dalang. Mengulas dan pemantapan 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



61 

 

garapan wayang dan iringan per adegan 

pada pathet sanga. 

19. 10 Mei 

2025  

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 

 

Latihan gabungan pengrawit, sinden, 

dalang. Mencari garapan transisi untuk 

perpidahan dari pathet sanga ke pathet 

serang. Mengeksplorasi per adegan 

pada pathet serang untuk menentukan 

kebutuhan iringan dan vokal sebagai 

pendukung suasana. 

20. 15 Mei 

2025 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 

 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



62 

 

Latihan gabungan pengrawit, sinden, 

dalang. Mengeksplorasi per adegan 

pada pathet serang untuk menentukan 

kebutuhan iringan dan vokal sebagai 

pendukung suasana. 

21. 16 Mei 

2025 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul  

Latihan gabungan pengrawit, sinden, 

dalang. Mengulas dan pemantapan 

garapan wayang dan iringan per adegan 

pada pathet serang. 

22. 27 Mei 

2025 

Studio 

Pedalangan 

ISI 

Yogyakarta 

 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



63 

 

Latihan garapan iringan dan wayang 

full dari pathet sepuluh-wolu-sanga-

serang. 

23. 28 Mei 

2025 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 

 

Latihan garapan iringan dan wayang 

full dari pathet sepuluh-wolu-sanga-

serang. 

24. 30 Mei 

2025 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 

 

Latihan full pengiring dan dalang. 

Untuk pemantapan dari pambuka 

sampai penutup. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



64 

 

25. 31 Mei 

2025 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 

 

Latihan full pengiring dan dalang untuk 

mengarap ulang memberikan tekanan 

pada adegan-adegan tertentu seperti 

sedih dan tegang pada adegan per 

pathet. 

26. 2 Juni 

2025 

Siang  Studio 

Pedalangan 

ISI 

Yogyakarta. 

Malam 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 

 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



65 

 

 

Siang : gladi kotor full dalang, 

pengrawit, sinden dan tim pendukung. 

Didampingi oleh dosen pembimbing. 

Malam : mencari masukan-masukan 

dari dosen pembimbing untuk 

dimasukan dalam adegan-adegan 

tertentu. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



66 

 

27. 3 Juni 

2025 

Siang  Studio 

Pedalangan 

ISI 

Yogyakarta. 

Malam 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 

 

Siang: gladi besih full dalang, 

pengrawit, sinden dan tim pendukung. 

Didampingi oleh dosen pembimbing. 

Malam : pemantapan pertunjukan 

sebagai simulasi proses perekaman. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



67 

 

28. 4 Juni 

2025 

Studio 

Pedalangan 

ISI 

Yogyakarta 

 

 

Pementasan karya utama The Legend of 

Umarda yang direkam oleh Radio 

Persatuan Bantul. 

Tabel 3 Rekap dokumentasi dan catatan karya ”The Legend of Umarda” 

  

 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



68 

 

 Rekap JIHF “Sang Umarda” 

No. Tanggal  Tempat  Dokumentasi dan catatan 

1. 9 

September 

2025 

Joglo 

Kinasih, 

Tamantirto, 

Kasihan, 

Bantul 

 

Pada tahap ini, pengkarya melakukan 

evaluasi terhadap karya pertama 

berdasarkan kritik dan masukan yang 

diterima dari dosen dan penonton. 

Beberapa poin penting yang menjadi 

perhatian adalah belum kuatnya 

penekanan dramatik pada isu kekerasan 

seksual, panjangnya durasi pertunjukan, 

serta kurang fokusnya alur cerita akibat 

banyaknya tokoh dan peristiwa 

pendukung. 

Berdasarkan evaluasi tersebut, 

pengkarya kemudian menetapkan 

keputusan untuk memusatkan cerita 

hanya pada tokoh Sang Hyang Umarda. 

Perjalanan tokoh dari fase Umarda, 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



69 

 

perubahan menjadi Umayi, hingga 

transformasi menjadi Durga dipilih 

sebagai poros utama cerita. 

Penyederhanaan ini dilakukan agar 

pesan utama dapat tersampaikan secara 

lebih jelas dan efektif, terutama dalam 

konteks festival dengan durasi terbatas. 

Tahapan ini latihan bersama-sama full 

pengarapan adegan pembuka pathet 

sepuluh-pathet wolu. 

2. 15 

September 

2025 

Joglo 

Kinasih, 

Tamantirto, 

Kasihan, 

Bantul 

 

Karya Sang Umarda dirancang secara 

khusus untuk kebutuhan semacam 

festival, yang memiliki batasan durasi 

sekitar 45 menit serta pola sajian yang 

padat. Pada tahap ini, pengkarya 

menyesuaikan struktur pakeliran dengan 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



70 

 

mode festival, tanpa meninggalkan 

karakter dasar pakeliran Jawa Timuran. 

Penyesuaian tersebut meliputi 

pemadatan adegan, pengurangan dialog 

yang tidak esensial, serta penataan ulang 

urutan adegan agar konflik utama 

muncul lebih cepat. Pengkarya 

menyadari bahwa karya festival 

menuntut ketepatan dan kejelasan, 

sehingga setiap adegan harus memiliki 

fungsi dramatik yang jelas dan tidak 

bertele-tele. Latihan ini meliputi 

pencarian pemakasan iringan dan vocal 

garapan pada pathet wolu. 

3. 17 

September 

2025 

Sanggar 

Gandung 

Djatmiko, 

Gabusan, 

Bantul 

 

Tahap ini meliputi penentuan awal 

cerita, pengembangan konflik, puncak 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



71 

 

dramatik, dan penyelesaian dari pathet 

wolu ke pathet sanga. Alur cerita 

disusun secara lebih linier dan langsung, 

dengan penekanan pada pengalaman 

batin dan trauma Sang Hyang Umarda. 

Latihan dialog, sabetan, dan iringan 

pathet wolu ke pathet sanga. 

Penyusunan struktur ini menjadi fondasi 

utama dalam proses latihan dan 

penggarapan selanjutnya. 

4. 20 

September 

2025 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 

 

Latihan tahap ini mengevaluasi 

keseluruhan pada latihan sebelumnya 

mengenai, iringan tempo, serta 

penekanan pada posisi wayang 

digunakan sebagai simbol tekanan 

psikologis dan trauma yang dialami 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



72 

 

tokoh Sang Hyang Umarda pada pathet 

wolu-sanga. 

5. 21 

September 

2025 

Pendhapa 

Ngamarta, 

Pasutan 

Trirenggo, 

Bantul 

 

Latihan tahapan ini ringan tidak 

digunakan secara penuh sepanjang 

pertunjukan, melainkan ditempatkan 

secara selektif untuk memperkuat 

adegan-adegan tertentu. Vokal sindenan 

juga ditata secara lebih hemat dan 

fungsional. Penempatan vokal 

diarahkan untuk menegaskan suasana 

batin tokoh, bukan sekadar sebagai 

unsur musikal. Dengan demikian, 

iringan dan vokal berperan aktif dalam 

membangun dramatik cerita pathet 

sanga-pathet serang. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



73 

 

6. 22 

September 

2025 

Joglo 

Kinasih, 

Tamantirto, 

Kasihan, 

Bantul 

 

Tahapan latihan ini menekan kembali 

konsep, fokus cerita, serta arah garap 

yang diinginkan. Latihan dilakukan 

secara bertahap, dimulai dari pembacaan 

alur, latihan adegan inti, hingga 

penggabungan antara sabetan, iringan, 

dan vokal. Mencoba full adegan pathet 

sanga-serang. Tahap ini menjadi 

penting karena karya kedua menuntut 

kerja yang solid dan kompak dalam 

waktu yang relatif singkat. Pengkarya 

secara aktif melakukan evaluasi dan 

penyesuaian selama latihan berlangsung 

mengenai pemadatan durasi pada pathet 

sanga-serang. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



74 

 

7. 23 

September 

2025 

Joglo 

Kinasih, 

Tamantirto, 

Kasihan, 

Bantul 

 

Latihan difokuskan pada pemantapan 

keseluruhan pertunjukan dari pathet 

wolu-sanga-serang. Latihan gabungan 

penuh dilakukan untuk melihat 

kesinambungan antaradegan, 

pengendalian tempo, serta kesesuaian 

durasi dengan ketentuan festival. Pada 

tahap ini, pengkarya mencatat beberapa 

kendala, seperti kepadatan adegan dan 

keterbatasan ruang transisi dramatik. 

Catatan tersebut kemudian menjadi 

dasar untuk melakukan penyesuaian 

tempo dan pemangkasan adegan 

tertentu. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



75 

 

8. 24 

September 

2025  

Joglo 

Kinasih, 

Tamantirto, 

Kasihan, 

Bantul 

 

Gladi kotor dilaksanakan untuk menguji 

jalannya pertunjukan secara utuh. Tahap 

ini digunakan untuk mengidentifikasi 

kelemahan teknis maupun kebutuhan 

pertunjukan penyesuaian ketika pentas 

seperti ketidak tepatan tempo, dinamika 

iringan, dan kejelasan narasi dari awal 

pathet sepuluh-wolu-sanga-serang. 

9. 25 

September 

2025 

Siang 

Studio 

Pedalangan 

ISI 

Yogyakarta 

Malam  

Depan 

Reklam ISI 

Yogyakarta 

 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



76 

 

 

Sore: gladi bersih menjadi tahap akhir 

pemantapan karya. Pada tahap ini, fokus 

diarahkan pada konsistensi permainan, 

keselarasan antarelemen pertunjukan, 

serta kesiapan mental para pendukung 

karya sebelum pementasan. 

Malam: Pementasan karya Sang 

Umarda dilaksanakan dalam rangkaian 

ajang JIHF di Halaman Reklam Kampus 

ISI Yogyakarta. Pementasan ini menjadi 

puncak dari seluruh rangkaian proses 

penciptaan karya. 

Karya berhasil dipentaskan sesuai 

dengan konsep dan durasi festival. 

Namun, pengkarya juga menerima 

beragam tanggapan. Sebagian dosen 

menilai bahwa karya ini telah 

menunjukkan fokus cerita yang lebih 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



77 

 

tajam, sementara sebagian lainnya 

merasa bahwa karya pertama lebih 

mudah diterima karena memiliki ruang 

naratif yang lebih luas. 

Pengkarya melakukan refleksi 

menyeluruh terhadap proses dan hasil 

karya. Keterbatasan waktu festival 

dipahami sebagai faktor yang 

memengaruhi penerimaan penonton. 

Meskipun demikian, karya kedua ini 

dipandang sebagai tahap penting dalam 

pematangan konsep dan strategi 

penggarapan. 

Proses JIHF Sang Umarda memberikan 

pengalaman berharga bagi pengkarya 

dalam memahami perbedaan karakter 

karya festival dan karya berdurasi 

panjang. Refleksi ini menjadi bekal 

penting bagi pengkarya dalam 

merancang karya selanjutnya yang lebih 

matang, seimbang, dan komunikatif. 

Tabel 4 Rekap pentas pada acara JIHF  karya “Sang Umarda” 

   

 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



78 

 

Rekap dokumentasi TA “Sang Hyang Umarda” 

No. Hari/Tanggal/

Bulan/Tahun 

Tempat  Dokumentasi 

1. Senin, 1 

Desember 

2025 

Joglo 

Kinasih, 

Tamantirto, 

Kasihan, 

Bantul 

 

Latihan pertama difokuskan pada 

pengenalan dan pengulasan 

iringan dasar pakeliran Jawa 

Timuran. Pengkarya menjelaskan 

kembali struktur adegan pada 

kebutuhan setiap pathet sepuluh, 

pathet wolu, pathet sanga, dan 

pathet serang yang akan 

digunakan dalam pertunjukan 

Tugas Akhir. Tahap ini penting 

karena tidak seluruh pengrawit 

terlibat dalam proses karya 

sebelumnya, serta adanya 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



79 

 

pengrawit dari latar belakang 

tradisi yang berbeda. 

Capaian latihan ini adalah 

terbentuknya pemahaman awal 

yang sama mengenai dasar iringan 

dan karakter setiap pathet. 

Refleksi pengkarya menunjukkan 

bahwa tahap penyamaan ini sangat 

diperlukan agar proses latihan 

selanjutnya dapat berjalan lebih 

efektif. Pada tahap ini, eksplorasi 

dalang masih terbatas pada 

pengenalan iringan untuk suasana 

adegan sesuai karakter. 

2. Selasa, 2 

Desember 

2025 

Joglo 

Kinasih, 

Tamantirto, 

Kasihan, 

Bantul 

 

Latihan kedua diarahkan pada 

pengulangan dan pemantapan 

iringan dasar yang telah 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



80 

 

dikenalkan sebelumnya. Pengrawit 

mulai memainkan pola-pola 

iringan secara lebih utuh, 

sementara pengkarya mulai 

menyesuaikan tempo iringan 

dengan kebutuhan adegan. 

Capaian latihan ini adalah 

meningkatnya kelancaran 

pengrawit dalam memainkan 

iringan dasar. 

Refleksi pengkarya mencatat 

bahwa beberapa pengrawit masih 

membutuhkan waktu untuk 

beradaptasi, sehingga pengulangan 

menjadi langkah yang penting. 

Eksplorasi dalang mulai diarahkan 

pada penyesuaian sabetan dengan 

irama iringan. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



81 

 

3. Rabu, 3 

Desember 

2025 

Joglo 

Kinasih, 

Tamantirto, 

Kasihan, 

Bantul 

 

Pada latihan ketiga, pengkarya 

mulai mengarahkan latihan pada 

iringan-iringan yang secara khusus 

akan digunakan dalam pertunjukan 

Tugas Akhir. Fokus diberikan 

pada pathet sepuluh dan pathet 

wolu sebagai bagian awal 

pakeliran. 

Capaian latihan ini adalah mulai 

terbentuknya hubungan antara 

iringan dan alur cerita. 

Refleksi menunjukkan bahwa 

iringan mulai mendukung suasana 

adegan, meskipun masih 

diperlukan penyesuaian dinamika. 

Eksplorasi dalang mulai 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



82 

 

dikembangkan pada gerak wayang 

dan penguatan dialog. 

4. Sabtu, 6 

Desember 

2025 

Joglo 

Kinasih, 

Tamantirto, 

Kasihan, 

Bantul 

 

Latihan keempat difokuskan pada 

eksplorasi garap iringan dan vokal. 

Sindhen mulai dilibatkan secara 

lebih intens untuk melihat 

kesesuaian vokal dengan iringan 

dan suasana adegan. 

Capaian latihan ini adalah 

terciptanya keselarasan awal 

antara iringan dan vokal. 

Refleksi pengkarya menekankan 

pentingnya keseimbangan antara 

vokal dan iringan agar tidak saling 

mendominasi. Eksplorasi dalang 

diarahkan pada penyesuaian dialog 

dengan masuknya vokal. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



83 

 

5. Minggu, 7 

Desember 

2025 

Sanggar 

Wayang 

Cinema, 

Melikan, 

Bantul 

 

Latihan kelima mulai 

menggabungkan gendhing 

gironan, tari remo, dan iringan 

pakeliran. Tahap ini digunakan 

untuk melihat kesinambungan 

awal pertunjukan sebelum masuk 

ke cerita utama. 

Capaian latihan ini adalah 

terbentuknya gambaran awal 

struktur pertunjukan secara utuh. 

Refleksi menunjukkan bahwa 

beberapa bagian masih terasa 

panjang. Eksplorasi dalang mulai 

menata tempo adegan pembuka 

agar lebih efektif. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



84 

 

6.  Senin, 8 

Desember 

2025 

Sanggar 

Wayang 

cinema, 

Melikan, 

Bantul 

 

Pada latihan keenam, pengkarya 

melakukan pengulangan sekaligus 

penyempurnaan materi iringan dan 

vokal. Penekanan diberikan pada 

ketepatan masuk iringan dan vokal 

sesuai kebutuhan adegan. 

Capaian latihan ini adalah 

meningkatnya kekompakan 

antarpenampil. Refleksi pengkarya 

menunjukkan bahwa latihan 

berulang membantu memperkuat 

ingatan pengrawit. Eksplorasi 

dalang semakin difokuskan pada 

kesinambungan antaradegan. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



85 

 

7. Rabu, 10 

Desember 

2025 

Studio 

Pedalangan 

ISI 

Yogyakarta 

 

Latihan ini difokuskan pada 

eksplorasi gerak dan dramatik 

pada pathet wolu, pathet sanga, 

dan pathet serang. Pengkarya 

mengeksplorasi bentuk sabetan 

dan gestur wayang untuk 

memperkuat perubahan suasana 

dramatik. 

Capaian latihan ini adalah mulai 

terbentuknya karakter dramatik 

yang lebih kuat pada adegan-

adegan penting. 

Refleksi menunjukkan bahwa 

eksplorasi gerak sangat 

berpengaruh terhadap daya ungkap 

cerita. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



86 

 

8. Kamis, 11 

Desember 

2025 

Sanggar 

Wayang 

cinema, 

Melikan, 

Bantul 

 

Latihan ini difokuskan pada 

eksplorasi gerak dan dramatik 

pada pathet wolu, pathet sanga, 

dan pathet serang. Pengkarya 

mengeksplorasi bentuk sabetan 

dan gestur wayang untuk 

memperkuat perubahan suasana 

dramatik. Capaian latihan ini 

adalah mulai terbentuknya 

karakter dramatik yang lebih kuat 

pada adegan-adegan penting. 

Refleksi menunjukkan bahwa 

eksplorasi gerak sangat 

berpengaruh terhadap daya ungkap 

cerita. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



87 

 

9. Jumat, 12 

Desember 

2025 

Studio 

Pedalangan 

ISI 

Yogyakarta 

 

Latihan diarahkan pada pencarian 

keseimbangan antara garap 

iringan, garapan vokal, dan 

penekanan dramatik pada pathet 

wolu, pathet sanga, dan pathet 

serang. Capaian latihan ini adalah 

terbangunnya keterkaitan yang 

lebih padu antara iringan, vokal, 

dan dramatik adegan. 

Refleksi pengkarya menunjukkan 

bahwa detail-detail kecil sangat 

menentukan kekuatan 

pertunjukan. Eksplorasi dalang 

semakin matang dalam mengatur 

tekanan dramatik. 

Latihan kesembilan sudah 

memasuki latihan penuh dari 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



88 

 

pathet sepuluh hingga pathet 

serang. Seluruh adegan dicoba 

secara berurutan. 

Capaian latihan ini adalah 

terbentuknya alur pertunjukan 

secara utuh. 

Refleksi pengkarya menunjukkan 

perlunya pemadatan pada 

beberapa adegan agar pertunjukan 

lebih fokus. Eksplorasi dalang 

diarahkan pada penguatan alur 

cerita. 

10. Sabtu, 13 

Desember 

2025 

Sanggar 

Wayang 

cinema, 

Melikan, 

Bantul 

 

Latihan ini merupakan gladi kotor 

dengan mencoba keseluruhan 

rangkaian pertunjukan, mulai dari 

gendhing gironan, tari remo, 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



89 

 

hingga pakeliran. 

Capaian latihan ini adalah 

diperolehnya gambaran utuh 

pertunjukan. 

Refleksi pengkarya mencatat 

masih adanya kekurangan teknis 

dan tempo yang perlu diperbaiki. 

Eksplorasi dalang difokuskan pada 

kestabilan permainan. 

11 Selasa, 16 

Desember 

2025 

Pendhapa 

Kiyai 

Panjang mas. 

Pendhapa 

karawitan dan 

Pedalangan 

ISI 

Yogykarta 

 

Latihan kesebelas merupakan 

gladi bersih yang dilakukan seperti 

simulasi hari pementasan. Seluruh 

unsur pertunjukan disajikan secara 

maksimal. Capaian latihan ini 

adalah kesiapan pertunjukan 

secara keseluruhan. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



90 

 

Refleksi pengkarya menekankan 

pentingnya menjaga konsistensi 

energi dan fokus dramatik. 

Eksplorasi dalang telah mencapai 

tahap pemantapan. 

12 Rabu, 17 

Desember 

2025 

Pentas Tugas 

Akhir Karya 

“Sang Hyang 

Umarda” Di 

Pendhapa 

Kiyai 

Panjang mas. 

ISI 

Yogyakarta. 

 

Tahap terakhir adalah pementasan 

Tugas Akhir Sang Hyang Umarda 

di Pendhapa Panjangmas ISI 

Yogyakarta. Seluruh hasil latihan 

diwujudkan dalam pertunjukan 

utuh. Capaian tahap ini adalah 

terwujudnya karya Tugas Akhir 

secara artistik. 

Refleksi akhir pengkarya 

menunjukkan bahwa keseluruhan 

proses latihan menjadi ruang 

pembelajaran penting dalam 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



91 

 

mematangkan hubungan antara 

iringan, dramatik, dan pesan karya. 

Tabel 5  Rekap dokumentasi proses  tugas akhir karya “Sang Hyang Umarda” 

2. Dokumentasi tertulis 

a. Catatan harian proses latihan (logbook). 

b. Catatan observasi dan refleksi setelah latihan atau setelah mendapatkan 

masukan dari pengrawit, pembimbing, atau penonton saat uji coba. 

3. Dokumentasi wawancara dengan salah-satu narasumber 

 

Gambar 2 Foto saat wawancara dengan alm. Ki Hernowo(2020) 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



92 

 

 

Gambar 3 Foto saat wawancara dengan Ki Sareh (2020) 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



93 

 

 

Gambar 4 Foto saat wawancara dengan Ki Sugilar (2025) menanyakan pertunjukan Ki 

Sugilar Lakon Adege Kahyangan Suralaya pentas di Cempago Mojokerto 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



94 

 

 

Gambar 5 Foto saat wawancara dengan Ki Surwedi (2025) 

Dalam pengalaman pengkarya, dokumentasi ini bukan sekadar arsip teknis, 

tetapi menjadi alat untuk melihat diri sendiri dari luar. Ketika pengkarya menonton 

ulang rekaman latihan, muncul kesadaran bahwa beberapa adegan yang terasa kuat 

saat dimainkan ternyata tidak terlihat kuat saat ditonton. Proses ini mendorong 

pengkarya untuk memperbaiki segala masukan yang ada. Dokumentasi menjadi 

cermin yang membantu pengkarya mengoreksi dan mengarahkan ulang keputusan 

artistik. 

g. Output Karya Seni (Pertunjukan Final) 

Tahap ini merupakan kulminasi dari seluruh rangkaian proses penciptaan 

karya yang telah dilakukan pada tahap-tahap sebelumnya. Setelah melalui 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



95 

 

pembangkitan gagasan, praktik kreatif, seleksi, eksplorasi, pengembangan ide, serta 

dokumentasi proses, langkah terakhir adalah menampilkan karya seni dalam bentuk 

pertunjukan. Dalam konteks penelitian berarah praktik (practice-based research), 

hasil karya tidak hanya dinilai sebagai produk artistik, tetapi juga sebagai bentuk 

penyampaian pengetahuan yang dihasilkan melalui praktik. 

Output karya ini diwujudkan dalam bentuk pertunjukan pakeliran padat 

gaya Jawa Timuran dengan Lakon Sang Hyang Umarda. Pertunjukan ini 

menampilkan interpretasi pengkarya terhadap representasi pengalaman kekerasan 

seksual dan transformasi identitas dari tokoh Sang Hyang Umarda, yang kemudian 

menjadi Batari Umayi dan Durga. Melalui pendekatan pakeliran padat, pertunjukan 

ini disusun dengan struktur dramatik yang lebih singkat, fokus, dan efektif dalam 

membangun ketegangan adegan. Komponen yang dihasilkan pada tahap ini 

meliputi: 

1. Rancangan artistik final 

a. Penentuan adegan secara jelas (awal, konflik, klimaks). 

b. Penegasan karakterisasi tokoh Umarda melalui gerak dan tekanan   

dramatik. 

2. Garap musikal (iringan gamelan) 

a. Menyesuaikan suasana psikologis tokoh, terutama dalam adegan trauma 

dan transformasi. 

b. Iringan yang dipilih tidak sekadar menjadi latar, tetapi sebagai kekuatan 

dramatik yang menegaskan emosi. 

3. Garap visual dan penyajian 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



96 

 

a. Tata cahaya digunakan untuk menggaris bawahi perubahan psikologis 

tokoh. 

b. Penggunaan elemen visual seperti perubahan siluet dan permainan 

bayangan untuk menggambarkan transisi identitas. 

4. Pertunjukan sebagai bentuk produksi pengetahuan 

a. Pertunjukan menjadi medium penyampaian hasil penelitian. 

b.  Pengetahuan tidak hanya dituliskan, tetapi diwujudkan dan ditampilkan 

melalui karya seni. 

Pada tahap ini, pengkarya mengalami pergeseran posisi dari peneliti 

menjadi seniman yang menampilkan hasil risetnya, di mana pengetahuan yang 

dihasilkan bukan lagi berupa teori semata, melainkan menjadi ekspresi artistik yang 

dapat dinikmati dan dipahami oleh penonton. Pertunjukan menjadi sarana 

komunikasi antara gagasan dan publik, sekaligus bentuk evaluasi atas keputusan 

artistik yang telah dibuat selama proses kreatif. 

Pada puncaknya, karya ini bukan sekadar pertunjukan wayang, melainkan 

pernyataan artistik yang menegaskan bahwa kisah Sang Hyang Umarda dapat 

dibaca sebagai narasi edukasi terhadap kekerasan seksual. Pertama, karya ini 

memberikan edukasi tentang bentuk-bentuk kekerasan seksual, khususnya 

kekerasan yang dilakukan oleh pihak yang memiliki kuasa dan otoritas. Kisah Sang 

Hyang Umarda memperlihatkan bagaimana relasi kuasa dapat melahirkan tindakan 

pemaksaan, pelanggaran tubuh, dan perampasan hak atas identitas diri. Melalui 

pertunjukan, penonton diajak mengenali bahwa kekerasan seksual dapat terjadi 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



97 

 

secara verbal maupun fisik dalam bentuk dominasi, tekanan dan penyalahgunaan 

wewenang. 

Kedua, karya ini menyampaikan pengetahuan tentang dampak kekerasan 

seksual terhadap korban, terutama trauma psikologis dan krisis identitas. 

Transformasi tokoh Sang Hyang Umarda menjadi Umayi hingga menjadi durga 

dibaca sebagai bentuk luka batin yang berlapis, dimana penderitaan tidak berhenti 

pada satu peristiwa, melainkan berlanjut dan membentuk pola pikir korban yang 

dipaksa dengan luka yang dialaminya dengan bentuk tubuh yang baru tetapi dengan 

luka yang semakin dalam. Melalui sabet atau narasi dialog dan pocapan penonton 

diperlihatkan bagaimana trauma dapat diwujudkan dalam sikap, emosi, dan 

tindakan. 

Karya ini memberika pengetahuan mengenai potensi seni tradisi sebagai 

media edukasi sosial. Pakeliran Jawa Timura ditampilkan bukan hanya sebagai 

sekadar budaya, tetapi sebagai media yang relevan untuk membicarakan isu-isu 

terkini termasuk kekerasan seksual. Hal ini menunjukan bahwa seni tradisi 

memiliki kemampuan untuk menjadi ruang dialog, refleksi, dan penyadaran 

masyarakat. Dengan terlaksananya pementasan tersebut, tahap output karya seni 

secara resmi menjadi bukti keberhasilan proses research through practice yakni 

penelitian yang menghasilkan pengetahuan melalui praktik seni, bukan hanya 

melalui tulisan. 

Penelitian artistik merupakan salah satu bentuk kegiatan ilmiah yang 

dirancang khusus untuk institusi pendidikan tinggi seni, terutama yang memiliki 

fokus pada pembelajaran dan pengembangan bidang kesenian. Penelitian artistik 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



98 

 

menjadi semakin penting apabila dikaitkan dengan karakteristik proses pendidikan, 

khususnya yang berhubungan dengan pilihan bentuk tugas akhir mahasiswa baik di 

tingkat sarjana, magister, maupun doktor (Guntur, 2016:157). Melalui metode 

karya yang digunakan mengintegrasikan dua pandangan Guntur (2016:10 & 122): 

bahwa proses kreatif adalah proses penelitian, dan bahwa praktik seni merupakan 

bentuk berpikir material yang melahirkan pengetahuan melalui pengalaman estetik 

dan tindakan artistik. 

Melalui metode ini, karya Sang Hyang Umarda tidak hanya menjadi hasil 

estetis, tetapi sebagai sarana refleksi dan penemuan pengetahuan baru. Dalam 

pertunjukan karya Lakon Sang Hyang Umarda adalah sebagai sarana refleksi dan 

penemuan pengetahuan baru dalam hidup pandangan orang Jawa Timur dalam 

bernegosiasi mengenai penerimaan perbedaan gender. Dalam prosiding yang ditulis 

oleh Wakhid (2023:237–238), dijelaskan bahwa perubahan Sang Hyang Umarda 

menjadi Bethari Umayi terjadi akibat tindakan kekerasan dan disorientasi seksual 

yang dilakukan Sang Hyang Samba. Transformasi gender ini tidak hanya dipahami 

sebagai perubahan bentuk tubuh secara mitologis, tetapi juga sebagai simbol 

negosiasi identitas gender dalam konteks sosial masyarakat Jawa Timur. 

Masyarakat Jawa Timur memiliki sejarah hidup berdampingan dengan 

keberagaman gender, yang dapat dilihat pada keberadaan fenomena gemblak dan 

tandhak ludruk dalam kesenian tradisi (Wakhid, 2023:237). Meskipun terdapat 

keterbukaan terhadap ekspresi gender nonbiner, pemaknaan lakon ini bukan untuk 

mendukung orientasi tersebut, tetapi sebagai pesan moral untuk memperingatkan 

bahwa tindakan seksual yang tidak terkendali membawa konsekuensi (Wakhid, 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



99 

 

2023:238). Dari cerita lakon tersebut selaras dengan perasan ajaran moral dalam 

Serat Wulangreh dalam pupuh Dhandhanggula karya Sri Susuhunan Pakubuwana 

IV amanat yang disimpulkan yakni: “Sakabehing laku tan kena kakehan, yen 

ngeluwihi tinitahing urip, bakal ndadeake rubeda” yang ditarik menjadi konsep 

“ngungkuli kodrat, thukule memala”. Ajaran ini mengandung makna bahwa segala 

bentuk perilaku hidup manusia hendaknya dilakukan dengan seimbang dan tidak 

berlebihan.  

H. Konsep Karya 

Lakon Sang Hyang Umarda dalam karya ini merupakan bentuk tanggapan 

hasil refleksi karya dari dua pertunjukan yang sudah pengkarya pentaskan dalam 

rangka tugas (MBKM) Merdeka Belajar Kampus Merdeka independent project 

yang disiarkan di Radio Persatuan Bantul pada tanggal 4 Juni 2025, kemudian 

dalam rangka (JIHF) Jogja International Heritage Festival yang diselenggarakan 

di Kampus ISI Yogyakarta pada 25 September 2025. Beberapa sumber-sumber 

yang menceritakan Sang Hyang Umarda, baik berupa sumber lisan wawancara 

maupun tulisan balungan lakon para dalang dan karya para dalang-dalang Jawa 

Timuran melalui audio visual maupun video. Lakon Sang Hyang Umarda dalam 

karya ini dieksplorasi dan dikembangkan untuk kemudian menjadi satu kemasan 

lakon tersendiri, berbeda dengan para dalang Jawa Timuran pada umumnya yang 

menceritakan Sang Hyang Umarda dalam Lakon Adege Suralaya yang dimana 

cerita Sang Hyang Umarda adalah bagian kecil dari sub Lakon Adege Suralaya. 

Beberapa adegan cerita dalam lakon tersebut dipilih yang kemudian 

disanggit untuk menemukan alur yang hanya berfokus pada kisah Sang Hyang 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



100 

 

Umarda yang menjadi Bethari Umayi yang nantinya akan berubah menjadi raseksi 

bernama Bethari Durga. Teori sanggit dan garap menjelaskan adanya keterkaitan 

antara dua bentuk kreativitas dalam penciptaan karya pedalangan, yaitu sanggit 

sebagai wujud kreativitas individu yang bersifat independen, dan garap sebagai 

bentuk kreativitas kolektif yang bersifat dependen. Keduanya dipandang sebagai 

satu kesatuan proses artistik yang saling melengkapi dalam menghasilkan karya 

seni pertunjukan wayang yang sesuai dengan tujuan dan gagasan estetik dalang 

sebagai seniman pencipta (Nugroho, 2025:10-11). 

Mengacu pada kedua definisi mengenai sanggit tersebut, dalam karya ini 

berbagai fenomena mengenai tokoh Sang Hyang Umarda dieksplorasi, menjadi 

sanggit baru tentang tokoh Sang Hyang Umarda dalam kemasan lakon tersendiri. 

Konsep tata cara pengambilan lakon diambil dari karya Hariyanto (2013) dalam 

Lakon Jaka Slewah, pada karya ini berbagai fenomena mengenai tokoh Jarasanda 

diresapi dan dieksplorasi, menjadi sanggit baru tentang tokoh Jarasanda sebagai 

kemasan lakon tersendiri. Dengan inspirasi konsep Hariyanto (2013) maka karya 

Lakon Sang Hyang Umarda juga diambil dari hasil banyaknya balungan lakon yang 

menceritakan tentang Sang Hyang Umarda lalu diekplorasi dan diolah dengan 

lakon lain yang berkesinambungan dengan tokoh Sang Hyang Umarda seperti 

Lakon Murwakala atau Lahire Bethara Kala, sehingga menjadi lakon yang berdiri 

sendiri tidak dengan judul Lakon Adege Suralaya. Dimana pada umumnya para 

dalang hanya mnceritakan Sang Hyang Umarda hanya sebagian kecil dari alur 

lakon utama, yakni pada Lakon Adege Suralaya. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



101 

 

Secara umum Lakon Adege Suralaya mengisahkan tokoh Sang Hyang 

Umarda yang dinarasikan sebagai seorang laki-laki korban kekerasan seksual dalam 

bentuk percobaan pemerkosaan dan pemaksaan perubahan kelamin dari laki-laki 

menjadi perempuan. Ia kemudian diberi nama Bethari Umayi. Setelah berwujud 

perempuan, ia pun masih mengalami kekerasan pemaksaan untuk melayani nafsu 

Sang Hyang Samba atau lazim dikenal sebagai Bathara Guru. Penolakan Umayi 

mengakibatkan kama (sperma) Sang Hyang Guru jatuh tidak pada tempatnya dan 

mengakibatkan kama salah, seperti pada Lakon Murwakala (Lahire Bethara Kala). 

Sejak saat itu Kala selalu meminta memakan manusia yang oleh Bathara Guru 

diberikan izin, memangsa manusia “sukerta” (Probohardjono, 1989). Orang Jawa 

kemudian meyakini bahwa Bathara Kala melekat dengan stigma buruk, pengaruh 

buruk, sukerta, dan kesialan (Buddhi, et al., 2022; Wardani, 2020; Soenarto, 1996). 

Dari kisah ini pula bermula mitos Kala dalam kosmologi orang Jawa sebagai asal 

muasal timbulnya kejahatan (Riyanto, 2006). Dari kisah Umarda dan Kala 

sebagaimana dipaparkan di atas, sekilas dapat ditarik pesan bahwa segala sesuatu 

niat buruk yang dilakukan akan membuahkan malapetaka dan kerugian berikutnya. 

Pada karya ini Sang Hyang Umarda didudukan sebagai korban yang benar-

benar mengalami penyiksaan sampai diakhir wujudnya dalam bentuk raseksi yakni 

Bethari Durga. Gagasan ini akan dituangkan dalam pakeliran dengan menampilkan 

kisah Sang Hyang Umarda dalam wujud laki-laki, menjadi wanita bernama Bethari 

Umayi, sampai dengan berwujud raseksi bernama Bethari Durga. Perubahan yang 

terjadi pada Sang Hyang Umarda ini hasil dari perbuatan atas keangkuhan nafsu 

Sang Hyang Samba yang nantinya akan menjadi Bethara Guru, dimana stikma 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



102 

 

mengenai keagungan dewa yang dianggap sesuatu yang suci juga melakukan 

sebuah kesalahan. Alur cerita ini mengandung makna pesan moral “sakabehing 

laku tan kena kakehan, yen ngeluwihi tinitahing urip, bakal ndadeake rubeda”, 

yang diperas menjadi konsep "ngungkuli kodrat, thukule memala". 

Konsep karya Pakeliran Jawa Timuran Lakon Sang Hyang Umarda  

bersumber dari perasan ajaran moral dalam Serat Wulangreh dalam pupuh 

Dhandhanggula karya Sri Susuhunan Pakubuwana IV amanat yang disimpulkan 

yakni: “Sakabehing laku tan kena kakehan, yen ngeluwihi tinitahing urip, bakal 

ndadeake rubeda.” Ajaran ini mengandung makna bahwa segala bentuk prilaku 

hidup manusia hendaknya dilakukan dengan seimbang dan tidak berlebihan. Segala 

sesuatu yang melampaui batas kodrat kehidupan (ngeluwihi tinitahing urip) akan 

menimbulkan rubeda, yaitu kekacauan, penderitaan, dan bencana. Pada narasi karya 

ini yang menceritakan pelanggaran kodrat ilahi oleh Sang Hyang Samba (Bathara 

Guru) terhadap Sang Hyang Umarda. Perbuatan tersebut menyebabkan terjadinya 

perubahan kodrat dan kehancuran tatanan kehidupan oleh kelahiran Bathara Kala. 

Ajaran dalam Serat Wulangreh  mengandung nilai keseimbangan, yaitu 

ajaran agar manusia mampu mengendalikan hawa nafsu dan tidak melampaui garis 

kodrat yang telah ditentukan. Dalam konteks spiritual Jawa, keseimbangan antara 

cipta, rasa dan karsa menjadi pondasi utama untuk mencapai ketentraman hidup. 

Ungkapan “ngungkuli kodrat, thukule memala” tidak hanya menegaskan batas 

moral manusia terhadap kehendak Tuhan, tetapi juga menjadi simbol batas kosmis 

antara kekuatan baik dan buruk, antara keseimbangan dan kekacauan. Konsep ini 

dipahami pengkarya sebagai bentuk ajaran etika yang tidak hanya berlaku bagi 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



103 

 

manusia, tetapi juga dapat dimaknai dalam konteks kehidupan para dewa dalam 

dunia pewayangan ternyata dewa juga melakukan kesalahan, sebagaimana 

tergambar dalam Lakon Sang Hyang Umarda. 

Kisah Sang Hyang Umarda, menggambarkan Sang Hyang Samba (Batahara 

Guru yang terpikat oleh ketampanan Sang Hyang Umarda. Karena didorong oleh 

nafsu dan keinginan yang melampaui kodratnya, ia memaksa dan meyiksa Umarda 

hingga mengubah wujudnya menjadi perempuan bernama Bethari Umayi. 

Tindakan Sang Hyang Samba (Bathara Guru) merupakan bentuk pelanggaran 

terhadap tatanan ilahi, yaitu ngeluwihi tinitahing urip/ ngungkuli kodrat yang 

melampaui batas kodrat hidupnya sendiri. Akibat dari pelanggaran itu muncul 

kekacauan (bakal ndadeake rubeda/thukule memala) di jagad kahyangan para 

dewata, termasuk kelahiran Bathara Kala sebagai simbol dari “kama salah” atau 

akibat dari perbuatan yang tidak selaras dengan hukum kosmos. Dengan demikian, 

kisah ini sejalan dengan ajaran dalam Serat Wulangreh  bahwa setiap perilaku 

berlebihan yang melampaui batas kodrat akan membawa akibat buruk dan merusak 

keseimbangan dunia. 

Melalui penggambaran kisah ini, pengkarya ingin menegaskan kembali 

nilai-nilai luhur ajaran Jawa bahwa setiap manusia harus mampu menjaga 

keseimbangan diri dalam menghadapi godaan duniawi. Pelanggaran terhadap 

kodrat kehidupan hanya akan menimbulkan kehancuran batin dan sosial. Dalam 

konteks kekinian, konsep ini dapat dibaca sebagai refleksi terhadap perilaku 

manusia modern yang sering kali melampaui batas etika, moral, dan spiritual demi 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



104 

 

kepentingan pribadi. Pesan moral dari karya ini mengajak penonton untuk kembali 

pada keseimbangan hidup yang selaras dengan kodrat dan tatanan alam semesta. 

Dalam proses penyajian lakon, dalang memiliki peran penting tidak hanya 

sebagai pemain wayang tetapi juga sebagai perancang dramatik pertunjukan. 

Menurut Hariyanto (2013), sebelum menyajikan sebuah lakon, dalang terlebih 

dahulu memperhitungkan durasi waktu pementasan yang dibutuhkan, kemudian 

menyusun kerangka lakon agar alur cerita dan adegan dapat disesuaikan dengan 

waktu yang telah ditentukan. Tujuan penyusunan kerangka dan alur tersebut adalah 

agar pesan lakon tetap tersampaikan kepada penonton. Berdasarkan pandangan 

tersebut, konsep yang ditetapkan dalam karya ini adalah perancangan dramtik 

pakeliran, yaitu proses penataan struktur pertunjukan yang mencakup pengaturan 

durasi, pembagian adegan, serta alur cerita secara sistematis agar pertunjukan 

mampu menyampaikan makna dan pesan lakon dengan tepat. 

Sebagai contoh model pakeliran wayang kulit Jawa Timuran yang telah ada 

dan digunakan sebagai acuan pembelajaran dalang yakni buku Serat Wewaton 

Padhalangan Jawi Wetan Jilid I yang disusun oleh Soenarto Timoer (1988). Model 

pakeliran yang disusun oleh Soenato Timur berdurasi satu malam dengan bagian 

wilayah waktu dan nada pathêt, yaitu pathêt wolu lalu sepuluh (sedasa kawit), 

antara waktu jam 20:00-21:00; pathêt Sepuluh jadi pathêt wolu, antara waktu jam 

21:00-02:00; pathêt sanga, antara waktu jam 02:00-04:00; pathêt serang, antara 

waktu jam 04:00-06:00. Sementara itu, dalam durasi waktu dan pembagian wilayah 

pathêt tadi, pengaturan alur pertunjukan dan peradegan diawali dengan gendhing 

kawitan, jejer sepisan, adegan kedhatonan, adegan paseban Jawi, jejer kaping 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



105 

 

kalih, adeg perang sepisan, jejer kaping tiga, adeg perang gagal, jejer kaping 

sekawan, jejer kaping gangsal, adeg perang berubuh, tancep kayon. Setelah bentuk 

dan model penyajian satu malam seperti contoh model penyajian Soenarto Timur 

(1988) tersebut berkembang di masyarakat dan mengalami kemapanan selama 

bertahun-tahun, dalam perkembangannya pada masa sekarang durasi waktu 

pertunjukan khusus wayang sudah menyusut apabila dibandingkan model 

penyajian yang ditulis Soenarto Timur (1988). Pada masa sekarang pertunjukan 

wayang Jawa Timuran secara umum yang terjadi yakni, pathêt Sepuluh dimulai 

pukul 23:00-00:00; pathêt wolu dimulai pada pukul 00:00-02:00; pathêt sanga 

dimulai pada pukul 02:00-03:00; pathêt serang dimulai pukul 03:00-04:00. Dan 

urutan alur adegan hanya singkat dimulai gendhing kawit, jejer sepisan, undur 

kedhaton, adegan paseban jawi, adegan perang sepisan, jejer kaping tiga 

(manasuka/ gara-gara), adegan perang begal, jejer sekawan, perang brubuh, 

tancep kayon. Dari perkembangan bentuk waktu dan urutan alur pada wayang kulit 

Jawa Timuran sudah mengalami perkembangan yang dulu kisaran waku sebelas 

jam menjadi hanya enam jam. perkembangan selanjutnya pengkarya akan 

mengambil contoh pakeliran padat seperti model yang ditawarkan menurut Sudarko 

(1994) dalam Nugroho (2025:48-49).  

Menurut Sudarko (1994) dalam Nugroho (2025:48-49), pakeliran padat 

bukan sekadar pertunjukan wayang yang berdurasi singkat sebagaimana pakeliran 

ringkas, melainkan bentuk pertunjukan yang menekankan kesatuan antara wadah 

dan isi pakeliran. Wadah meliputi sanggit dan garap berbagai unsur ekspresi seperti 

sabet, catur, dan iringan, sedangkan isinya adalah sanggit lakon. Lakon dalam 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



106 

 

pakeliran padat harus disusun secara efektif dengan fokus pada permasalahan tokoh 

utama tanpa adanya adegan tambahan yang hanya berfungsi sebagai pengisi waktu. 

Untuk menjaga kepadatan tersebut, sanggit dan garap setiap unsur ekspresi juga 

harus efisien, tidak bertele-tele atau berlebihan. Setiap unsur ekspresi berperan 

saling melengkapi; apabila suatu pesan telah disampaikan melalui satu unsur, 

misalnya sabet, maka tidak perlu diulang melalui unsur lain seperti catur. 

alam karya ini, konsep pakeliran padat yang digunakan berpijak pada 

pemikiran Sudarko (1994) sebagaimana dikutip dalam Nugroho (2025). Pemilihan 

rujukan ini didasarkan pada relevansinya dengan kebutuhan penggarapan karya 

yang menekankan fokus dramatik, efisiensi struktur lakon, serta penajaman konflik 

tokoh utama. Sudarko (1994) memandang pakeliran padat bukan sekadar 

pemendekan durasi pertunjukan, melainkan bentuk pakeliran yang menuntut 

kesatuan antara wadah dan isi melalui sanggit lakon yang efektif, tanpa 

menghadirkan adegan tambahan yang hanya berfungsi sebagai pengisi waktu. 

Konsep tersebut selaras dengan karakter karya Lakon Sang Hyang Umarda, 

yang disajikan dalam model pakeliran wayang kulit purwa gaya Jawa Timuran 

dengan durasi sekitar dua jam. Dalam karya ini, sanggit lakon difokuskan pada 

konflik utama tokoh Sang Hyang Umarda, sehingga setiap adegan disusun untuk 

mendukung perkembangan dramatik tokoh tersebut. Unsur-unsur ekspresi seperti 

sabet, catur, dan iringan digarap secara efisien dan saling melengkapi, dengan 

prinsip bahwa satu pesan tidak perlu diulang melalui unsur yang berbeda apabila 

telah tersampaikan secara kuat melalui satu media pengkarakteran. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



107 

 

Pandangan Sudarko (1994) tersebut kemudian diperkuat oleh pemikiran 

Sudarko (2003:49) yang menjelaskan bahwa kepadatan pakeliran terwujud melalui 

keterpaduan antara wadah dan isi pertunjukan. Namun demikian, dalam konteks 

karya ini, penekanan utama terletak pada aspek dramatik pakeliran padat 

sebagaimana dirumuskan dalam Sudarko (1994), karena lebih sesuai dengan tujuan 

artistik karya yang menitikberatkan pada kepadatan dramatik, fokus cerita, dan 

kekuatan makna lakon keterkaitan antara wadah dan isi. 

Lakon Sang Hyang Umarda disajikan dalam model pakeliran  wayang kulit 

purwa gaya Jawa Timuran gagrak Mojokertoan dengan durasi sekitar dua jam, 

merujuk pada model pakeliran padat. Konsep pakeliran padat menekankan 

pentingnya keterpaduan antara wadah dan isi pertunjukan. Bagian wadah mencakup 

penggarapan unsur-unsur ekspresi dan sanggit, sedangkan isinya terletak pada 

sanggit lakon yang menjadi pokok cerita. Lakon dalam pakeliran padat harus 

memiliki kepadatan dramatik dan mendukung konflik utama tokoh tanpa adanya 

adegan yang hanya berfungsi sebagai pengisi waktu. Oleh karena itu, penggarapan 

setiap unsur juga harus efisien dan tidak bertele-tele, serta saling melengkapi satu 

sama lain dalam menyampaikan makna (Sudarko, 1994 dalam Nugroho, 2025). 

Pada karya ini tetap menggunakan pedoman pada pembagian pathêt sepuluh, wolu, 

sanga, serang, serta kaidah untuk garap sabet, suluk, pocapan. Meskipun demikian, 

dalam karya ini tidak dilakukan secara runtut tentang pembagian urutan alur seperti 

yang ditulis Soenarto Timoer (1988) prihal dhapukaning pakeliran wayang Jawi 

Wetanan, dalam struktur pengadegana dan alur dibuat berdasarkan kebutuhan 

khusus lakon ini.  

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



108 

 

Bahasa komunikasi yang digunakan dalam pakeliran adalah bahasa Jawa 

pedalangan dengan dialeg bahasa Jawa Timuran, dan juga terdiri dari bahasa Jawa 

ngoko, krama, dan kadewan. Musik pengiring yang digunakan adalah seperangkat 

gamelan bernada slèndro dan pelog yang dibantu para pengrawit, sindhén. 

Menyajikan iringan pakeliran wayang kulit gaya Jawa Timuran dengan perpaduan 

komposisi bergaya tradisi yang masih mengikuti kaidah iringan seperti gendhing, 

ayak, ayak arang, gemblak (alap-alap), krucilan, res-resan, gedhog dan 

sebagainya. Akan tetapi pada karya ini juga dilakukan beberapa pengembangan 

mengenai iringan pakeliran tetapi masih menggunakan kaidah rasa Jawa Timuran. 

Garap adegan dan peristiwa yang berbeda dengan karya lain yang terdahulu 

antara lain: adegan Sang Hyang Samba kasmaran dengan Sang Hyang Umarda; 

Sang Hyang Umarda disiksa dan dirubah menjadi Bethari Umayi; Bethara Guru 

ingin membuktikan kewanitaan Bethari Umayi; Bethari Umayi mendapat paksan 

untuk melayani diatas Lembu Handini; Bethara Guru mengeluarkan sperma tidak 

pada tempatnya menjadi kama salah kelahiran Bethara Kala; Bethari Umayi 

mendapat kutukan menjadi Bethari Durga. 

Pada karya Sang Hyang Umarda menggunakan Gaya Jawa Timuran sub 

Mojokertoan. Karya ini ditunjukan dengan penggunaan boneka wayang gaya Jawa 

Timuran, iringan Jawa Timuran, sindhenan cengkok Jawa Timuran, sulukan, 

dhodhogan, keprakan, serta sabet yang mengacu gaya kedaerahan Jawa Timuran 

ataupun gaya personal dalang Jawa timuran jadi secara umum unsur-unsur wayang 

gaya Jawa Timuran telah terwakili. Tokoh-tokoh yang dimainkan antara lain: 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



109 

 

1. Sang Hyang Umarda, menggunakan boneka wayang bambangan alus yang 

dibuat dengan bentuk wajah yang luruh berwarna putih, bermata gabahan, 

berambut gelung uren bokong, memakai sampir di pundhak, kaki memakai 

sepatu. Karakter yang ditampilkan lugu, halus, agak feminim. 

2. Sang Hyang Samba, menggunakan boneka wayang bambangan alus yang 

dibuat dengan bentuk wajah yang luruh berwarna putih, bermata gabahan, 

berambut uren pundhak, memakai sampir di pundhak, kaki memakai sepatu. 

Karakter yang ditampilkan dalam lakon ini berwatak antagonis. 

3. Sang Hyang Samba tangan empat, menggunakan boneka wayang 

bambangan alus yang dibuat dengan bentuk wajah yang luruh berwarna 

putih, bermata gabahan, berambut uren pundhak, memakai sampir di 

pundhak, kaki memakai sepatu, bertangan empat. Karakter yang 

ditampilkan dalam lakon ini berwatak antagonis, ini perwujudan ketika 

sudah mendapatkan anugerah berupa empat tangan (Sang Hyang Catur 

Boja). 

4. Sang Hyang Tunggal, menggunakan boneka wayang bambangan alus yang 

dibuat dengan bentuk wajah luruh berwarna hitam, memakai kuluk, 

berambut gelung, memakai sampir di pundhak, kaki memakai sepatu. 

Berkarakter tegas, adil, dan berwawasan luas. 

5. Bethari Umayi, menggunakan boneka wayang putren,berwajah luuruh 

berwarna hitam, bermata gabahan, berambut gelung keling, jarik seretan, 

kaki memakai sepatu. Berkarakter lembut dan halus tetapi menyimpan 

kesedihan dan luka trauma yang dialami. 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



110 

 

6. Bethara Guru, menggunakan boneka wayang menggunakan topong, praba, 

tubuhnya tegak dan agung, berwajah luruh berwarna putih, bermata 

gabahan, kaki memakai sepatu, bertangan empat dua tangan sendhakep, 

tangan depan membawa bunga, tangan bekalang membawa gaman trisula, 

pada bagian bawa, terdapat lembu Handini, bermotif hias di sekeliling 

tubuhnya berupa tumbuhan, awan, dan naga. Memiliki karakter antagonis 

dan otoriter. 

7. Bethari Durga, menggunakan boneka wayang wanda reca, wajah 

menyeramkan dengan gigi taring tampak, mata merah melotot, hidung 

besar, berwajah putih seperti wewe, diamping dua banaspati, berambut 

gimbal uren, memakai sampir. Memiliki karakter sebagai simbol 

kemarahan, kutukan, dan sisi gelap dari dunia para lelembut. 

8. Panakawan Jawa Timuran: Semar, Bagong, Bêsut. Dihadirkan dalam karya 

ini sebagai narator (penarasi). 

9. Bathara Brama, menggunakan boneka wayang prenges, berwarna merah 

wajahnya, bermata pelelengan, memakai sampir di pundhak, kaki memakai 

sepatu. 

10. Kayon Jawa Timuran 2 buah. 

Pengkarya akan menampilkan garap sanggit dialog-cerita dan gerak sabet 

yang akan didukung dengan garap iringan dalam sebuah kemasan pertunjukan 

pakeliran wayang kulit purwa gaya Jawa Timuran gagrak Mojokertoan dengan 

Lakon Sang Hyang Umarda dengan durasi pertunjukan kurang lebih seitar dua 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



111 

 

setengah jam. Musik pengiring yang digunakan adalah seperangkat instrumen 

bernada slendro. 

I. Sistematika Penulisan 

BAB 1 PENGANTAR 

A.    LATAR BELAKANG 

B.     IDE DASAR 

C.     RUMUSAN MASALAH 

D.    TUJUAN KARYA 

E.     MANFAAT KARYA 

F.      TINJAUAN KARYA DAN PUSTAKA 

1.   Tinjauan Pustaka 

2.   Tinjauan Karya 

G.    METODE KARYA 

H.    KONSEP KARYA 

I.        Sistematika Penulisan Laporan Karya 

BAB II PROSES BERKARYA 

A.    Latar Belakang Proses Berkesenian 

B.      Konsep  PAKELIRAN JAWA TIMURAN LAKON SANG HYANG 

UMARDA 

1.   Konsep Sakabehing laku tan kena kakehan, yen ngeluwihi tinitahing 

urip, baka ndadeake rubeda 

2.   Konsep Pakeliran Jawa Timuran Lakon Sang Hyang Umarda 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



112 

 

C.     Struktur Dramatik Pakeliran Jawa Timuran Lakon Sang Hyang 

Umarda 

1.   Sinopsis Pakeliran Jawa Timuran Lakon Sang Hyang Umarda 

2.   Tema, Tokoh, Setting, dan Alur 

3.   Figur dan Tokoh – Tokoh Pakeliran Jawa Timuran Lakon Sang 

Hyang Umarda 

D.    Urutan Adegan dan Balungan Pakeliran Jawa Timuran Lakon Sang 

Hyang Umarda 

1.   Urutan Adegan Pakeliran Jawa Timuran Lakon Sang Hyang 

Umarda 

2.   Balungan Pakeliran Jawa Timuran Lakon Sang Hyang Umarda 

BAB III PROSES KREATIF SANG HYANG UMARDA 

A. Lingkungan Kreatif dan Komunitas AMISEDAJATI 

B. Proses Kreatif Karya Awal MBKM “The Legend of Umarda” 

C. Proses Kreatif Karya Kedua JIHF “Sang Umarda” 

D. Tata Pentas Karya ”Sang Hyang Umarda” 

1. Penataan Gamelan 

2. Simpingan Wayang dan Kelir 

3. Tata Peletakan Kebutuhan Pendukung Pagelaran dan Sesaji 

E. Pengantar Penulisan Naskah Lakon Sang Hyang Umarda 

F. Sistem Penulisan Naskah Lakon Sang Hyang Umarda 

C. Naskah Lakon Sang Hyang Umarda 

BAB IV PENUTUP 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



113 

 

A. Kesimpulan 

B.  Saran 

C.  DAFTAR PUSTAKA 

D. GLOSARIUM 

E.  LAMPIRAN 

  

 

 

 

 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta


