
82 

 

 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta 

 

BAB IV 

KESIMPULAN DAN SARAN 

 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan pada dalam Bab III, peneliti 

memandang bahwa pertunjukan Kuli Kontrak dalam Ketoprak Dor di Kota Medan 

tidak hanya berfungsi sebagai hiburan rakyat, tetapi juga sebagai medium kultural 

yang menyimpan, mengolah, dan menyampaikan memori kolektif, pengalaman 

sejarah, serta proses negosiasi identitas komunitas diaspora Jawa. 

Peneliti menilai Ketoprak Dor tumbuh dari latar sejarah migrasi paksa buruh 

kontrak Jawa ke wilayah perkebunan Sumatra Timur pada masa kolonial. Lakon 

Kuli Kontrak secara jelas menghadirkan pengalaman tersebut melalui alur cerita, 

karakter, dialog, serta ekspresi tubuh para aktor. Dengan demikian, pertunjukan ini 

dapat dipahami sebagai bentuk penulisan sejarah alternatif yang merekam 

pengalaman kelompok marjinal yang kerap terabaikan dalam sejarah kolonial arus 

utama. 

Dari sudut pandang peneliti dan dari perspektif diaspora, Ketoprak Dor 

berperan sebagai ruang ingatan sekaligus ruang budaya bagi komunitas Jawa di 

Medan. Melalui pementasan yang berlangsung secara berulang, ingatan tentang 

tanah asal, pengalaman penindasan kolonial, serta proses adaptasi di wilayah 

perantauan terus dihidupkan dan dimaknai ulang. Hal ini sejalan dengan pandangan 

James Clifford yang menekankan bahwa identitas diaspora bersifat dinamis dan 

terbentuk melalui perjalanan hidup, bukan semata-mata oleh asal-usul geografis. 



83 

 

 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta 

 

Ketiga, kajian terhadap struktur pertunjukan, tekstur pengadeganan, peran 

tokoh, dan unsur estetika menunjukkan bahwa Ketoprak Dor membentuk estetika 

khas diaspora. Kesederhanaan panggung, penekanan pada tubuh pekerja, irama 

jidor, improvisasi dialog, serta penggunaan humor tragis merupakan refleksi 

langsung dari kondisi sosial komunitas pendukungnya. Estetika ini lahir bukan dari 

kemewahan artistik, melainkan dari keterbatasan, kreativitas, dan daya tahan 

budaya masyarakat Jawa perkebunan. 

Keempat, tokoh-tokoh dalam lakon Kuli Kontrak, seperti Mandor, Kuli 

Kontrak, Mbah Kromo, dan Komedian berfungsi sebagai representasi simbolik dari 

relasi kuasa kolonial, penderitaan buruh, penjagaan memori lintas generasi, serta 

strategi pemulihan psikologis melalui humor. Para aktor Ketoprak Dor dapat 

dipahami sebagai arsip hidup yang menghadirkan kembali pengalaman diaspora 

melalui praktik tubuh dan performativitas. 

Kelima, Ketoprak Dor memperlihatkan proses hibriditas budaya yang kuat. 

Penggunaan bahasa Jawa dialek Medan, campuran bahasa Indonesia dan Melayu 

Deli, kolaborasi unsur musik tradisional dan modern, serta keterlibatan generasi 

muda menunjukkan bahwa Ketoprak Dor bukanlah tradisi yang statis. Sebaliknya, 

ia merupakan praktik budaya yang adaptif dan terus berkembang seiring dengan 

dinamika sosial kota Medan yang multikultural. 

Berdasarkan analisis mendalam pada Bab III, dapat disimpulkan bahwa 

Pertunjukan Kuli Kontrak dalam Ketoprak Dor merupakan sebuah ruang ingatan 

diaspora yang hidup dan dinamis. Pertunjukan ini tidak hanya menceritakan sejarah 

penderitaan kuli kontrak, tetapi juga menghidupkan kembali memori kolektif 



84 

 

 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta 

melalui struktur dramatik yang merefleksikan siklus diaspora dari asal-usul (origin), 

keterlemparan (displacement), trauma (rupture), hingga penataan ulang identitas 

(reconstitution). Unsur-unsur tekstur pertunjukan seperti hibriditas bahasa Jawa-

Medan, humor tragis, bunyi jidor, dan improvisasi spontan berfungsi sebagai 

mekanisme kultural untuk mengolah trauma, memperkuat solidaritas, dan 

menegosiasikan identitas hibrid Jawa-Medan di tengah masyarakat multietnis. 

Pengadeganan yang sederhana, pemanfaatan waktu malam, serta tokoh-tokoh 

simbolik seperti Mandor, Mbah Kromo, dan Kuli Kontrak menjadikan panggung 

sebagai diaspora space tempat ingatan kolonial diaktifkan sekaligus diadaptasi 

dengan realitas kekinian. Dengan demikian, Ketoprak Dor bukan sekadar kesenian 

tradisional, melainkan praktik budaya yang terus berevolusi menjadi medium 

resistensi, refleksi, dan peneguhan identitas komunitas Jawa di perantauan. 

 

B. Saran 

     Secara teoretis, penelitian lanjutan dapat memperdalam kajian tentang seni 

pertunjukan sebagai memory space dengan mengintegrasikan teori diaspora 

(Clifford), hibriditas (Bhabha), dan performativitas (Schechner) dalam konteks 

urban Indonesia. Pendekatan interdisipliner melibatkan antropologi, sejarah 

lisan, dan studi media dapat mengungkap bagaimana tradisi lisan dan 

pertunjukan tubuh berfungsi sebagai arsip hidup yang mentransmisikan ingatan 

kolektif lintas generasi. Selain itu, studi komparatif dengan bentuk seni 

diaspora lain di Indonesia akan memperkaya pemahaman tentang pola adaptasi 

dan ketahanan budaya di tengah modernisasi. 

     Secara praktis, perlu dilakukan pendokumentasian sistematis dan 

digitalisasi arsip pertunjukan melalui video, transkrip, dan rekaman wawancara 

untuk menjaga keutuhan memori kolektif sekaligus memudahkan akses bagi 

generasi muda dan peneliti. Regenerasi pelaku seni harus didorong melalui 

program workshop, residensi seniman muda, dan kolaborasi dengan sekolah 



85 

 

 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta 

atau kampus, sambil melibatkan mereka dalam penulisan naskah kontemporer 

yang tetap berpijak pada cerita kuli kontrak. Kemitraan strategis dengan Dinas 

Kebudayaan, komunitas seni, dan sektor pariwisata juga penting untuk 

mendukung pementasan rutin, festival budaya, dan integrasi Ketoprak Dor 

sebagai daya tarik warisan hidup Kota Medan. Dengan penguatan ekosistem 

seni tradisional melalui dukungan finansial, fasilitas, dan jejaring antar-sanggar 

Ketoprak Dor dapat terus berkembang sebagai ekspresi budaya yang relevan, 

bermartabat, dan berkelanjutan bagi masyarakat Medan masa kini dan 

mendatang.


