BAB 1V
KESIMPULAN DAN SARAN

A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan pada dalam Bab III, peneliti
memandang bahwa pertunjukan Kuli Kontrak dalam Ketoprak Dor di Kota Medan
tidak hanya berfungsi sebagai hiburan rakyat, tetapi juga sebagai medium kultural
yang menyimpan, mengolah, dan menyampaikan memori kolektif, pengalaman

sejarah, serta proses negosiasi identitas komunitas diaspora Jawa.

Peneliti menilai Ketoprak Dor tumbuh dari latar sejarah migrasi paksa buruh
kontrak Jawa ke wilayah perkebunan Sumatra Timur pada masa kolonial. Lakon
Kuli Kontrak secara jelas menghadirkan pengalaman tersebut melalui alur cerita,
karakter, dialog, serta ekspresi tubuh para aktor. Dengan demikian, pertunjukan ini
dapat dipahami sebagai bentuk penulisan sejarah alternatif yang merekam
pengalaman kelompok marjinal yang kerap terabaikan dalam sejarah kolonial arus

utama.

Dari sudut pandang peneliti dan dari perspektif diaspora, Ketoprak Dor
berperan sebagai ruang ingatan sekaligus ruang budaya bagi komunitas Jawa di
Medan. Melalui pementasan yang berlangsung secara berulang, ingatan tentang
tanah asal, pengalaman penindasan kolonial, serta proses adaptasi di wilayah
perantauan terus dihidupkan dan dimaknai ulang. Hal ini sejalan dengan pandangan
James Clifford yang menekankan bahwa identitas diaspora bersifat dinamis dan

terbentuk melalui perjalanan hidup, bukan semata-mata oleh asal-usul geografis.

82
UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



Ketiga, kajian terhadap struktur pertunjukan, tekstur pengadeganan, peran
tokoh, dan unsur estetika menunjukkan bahwa Ketoprak Dor membentuk estetika
khas diaspora. Kesederhanaan panggung, penekanan pada tubuh pekerja, irama
jidor, improvisasi dialog, serta penggunaan humor tragis merupakan refleksi
langsung dari kondisi sosial komunitas pendukungnya. Estetika ini lahir bukan dari
kemewahan artistik, melainkan dari keterbatasan, kreativitas, dan daya tahan

budaya masyarakat Jawa perkebunan.

Keempat, tokoh-tokoh dalam lakon Kuli Kontrak, seperti Mandor, Kuli
Kontrak, Mbah Kromo, dan Komedian berfungsi sebagai representasi simbolik dari
relasi kuasa kolonial, penderitaan buruh, penjagaan memori lintas generasi, serta
strategi pemulihan psikologis melalui humor. Para aktor Ketoprak Dor dapat
dipahami sebagai arsip hidup yang menghadirkan kembali pengalaman diaspora

melalui praktik tubuh dan performativitas.

Kelima, Ketoprak Dor memperlihatkan proses hibriditas budaya yang kuat.
Penggunaan bahasa Jawa dialek Medan, campuran bahasa Indonesia dan Melayu
Deli, kolaborasi unsur musik tradisional dan modern, serta keterlibatan generasi
muda menunjukkan bahwa Ketoprak Dor bukanlah tradisi yang statis. Sebaliknya,
ia merupakan praktik budaya yang adaptif dan terus berkembang seiring dengan

dinamika sosial kota Medan yang multikultural.

Berdasarkan analisis mendalam pada Bab III, dapat disimpulkan bahwa
Pertunjukan Kuli Kontrak dalam Ketoprak Dor merupakan sebuah ruang ingatan
diaspora yang hidup dan dinamis. Pertunjukan ini tidak hanya menceritakan sejarah

penderitaan kuli kontrak, tetapi juga menghidupkan kembali memori kolektif
83
UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



melalui struktur dramatik yang merefleksikan siklus diaspora dari asal-usul (origin),
keterlemparan (displacement), trauma (rupture), hingga penataan ulang identitas
(reconstitution). Unsur-unsur tekstur pertunjukan seperti hibriditas bahasa Jawa-
Medan, humor tragis, bunyi jidor, dan improvisasi spontan berfungsi sebagai
mekanisme kultural untuk mengolah trauma, memperkuat solidaritas, dan
menegosiasikan identitas hibrid Jawa-Medan di tengah masyarakat multietnis.
Pengadeganan yang sederhana, pemanfaatan waktu malam, serta tokoh-tokoh
simbolik seperti Mandor, Mbah Kromo, dan Kuli Kontrak menjadikan panggung
sebagai diaspora space tempat ingatan kolonial diaktifkan sekaligus diadaptasi
dengan realitas kekinian. Dengan demikian, Ketoprak Dor bukan sekadar kesenian
tradisional, melainkan praktik budaya yang terus berevolusi menjadi medium

resistensi, refleksi, dan peneguhan identitas komunitas Jawa di perantauan.

B. Saran

Secara teoretis, penelitian lanjutan dapat memperdalam kajian tentang seni
pertunjukan sebagai memory space dengan mengintegrasikan teori diaspora
(Clifford), hibriditas (Bhabha), dan performativitas (Schechner) dalam konteks
urban Indonesia. Pendekatan interdisipliner melibatkan antropologi, sejarah
lisan, dan studi media dapat mengungkap bagaimana tradisi lisan dan
pertunjukan tubuh berfungsi sebagai arsip hidup yang mentransmisikan ingatan
kolektif lintas generasi. Selain itu, studi komparatif dengan bentuk seni
diaspora lain di Indonesia akan memperkaya pemahaman tentang pola adaptasi

dan ketahanan budaya di tengah modernisasi.

Secara praktis, perlu dilakukan pendokumentasian sistematis dan
digitalisasi arsip pertunjukan melalui video, transkrip, dan rekaman wawancara
untuk menjaga keutuhan memori kolektif sekaligus memudahkan akses bagi
generasi muda dan peneliti. Regenerasi pelaku seni harus didorong melalui
program workshop, residensi seniman muda, dan kolaborasi dengan sekolah

84
UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



atau kampus, sambil melibatkan mereka dalam penulisan naskah kontemporer
yang tetap berpijak pada cerita kuli kontrak. Kemitraan strategis dengan Dinas
Kebudayaan, komunitas seni, dan sektor pariwisata juga penting untuk
mendukung pementasan rutin, festival budaya, dan integrasi Ketoprak Dor
sebagai daya tarik warisan hidup Kota Medan. Dengan penguatan ekosistem
seni tradisional melalui dukungan finansial, fasilitas, dan jejaring antar-sanggar
Ketoprak Dor dapat terus berkembang sebagai ekspresi budaya yang relevan,
bermartabat, dan berkelanjutan bagi masyarakat Medan masa kini dan

mendatang.

85
UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



