PERNYATAAN BEBAS PLAGIAT

Saya yang bertanda tangan di bawah ini.

Nama ¢ M.Rengki.A.S

NIM : 2111130014

Alamat :  Padang Pelasan, RT.000/RW.000, Air Periukan, Seluma,
Bengkulu.

Program Studi . Sl-Teater

No. Telepon : 082183379846

Email :  mrengkias01012021 @gmail.com

Menyatakan bahwa skripsi ini benar-benar ditulis sendiri dan tidak
terdapat bagian dari karya ilmiah lain yang telah diajukan untuk memperoleh
gelar akademik di suatu lembaga pendidikan tinggi dan juga tidak terdapat
karya atau pendapat yang pernah ditulis atau diterbitkan oleh orang
lain/lembaga lain, kecuali yang secara tertulis disitasi dalam skripsi ini dan
disebutkan sumbernya secara lengkap dalam daftar rujukan.

= Apabila di kemudian hari skripsi ini terbukti merupakan hasil plagiat
dari karya penulis lain dan/atau dengan sengaja mengajukan karya atau
pendapat yang merupakan karya penulis lain, penulis bersedia menerima

sanksi akademik dan/atau sanksi hukum yang berlaku.

Yogyakarta, 29 Desember 2025

M.Rengki.A.S

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta


mailto:mrengkias01012021@gmail.com

BAB IV
KESIMPULAN DAN SARAN

A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil pengamatan langsung di lapangan, wawancara, serta
dokumentasi yang dibahas dalam Bab I, peneliti memandang Ritual Tabut
Bengkulu sebagai sebuah praktik budaya yang tersusun secara terencana dan
memiliki lapisan performatif yang kuat. Ritual ini tidak berlangsung secara
kebetulan, melainkan melalui rangkaian tahapan yang telah diwariskan dari
generasi ke generasi dan dilaksanakan secara bersama-sama oleh komunitas
Keluarga Kerukunan Tabut (KKT) dengan dukungan masyarakat sekitarnya. Setiap
tahap, mulai dari proses persiapan, pelaksanaan inti ritual, hingga tahap penutup,
memperlihatkan pola tindakan yang terus diulang dan dimaknai secara simbolik

oleh para pelaku ritual.

Peneliti menilai bahwa unsur performatif dalam Ritual Tabut tidak hanya
tampak pada bentuk visual atau keindahan artistiknya, tetapi juga pada keterlibatan
tubuh, emosi, dan keyakinan para pelaku ritual. Gerakan dalam arak-arakan Tabut,
bunyi musik dol dan tassa, penggunaan berbagai properti ritual, serta pemanfaatan
ruang-ruang publik di Kota Bengkulu menyatu membentuk peristiwa performa
yang bersifat kolektif. Dalam konteks ini, tubuh para pelaku ritual menjadi media
utama untuk menyampaikan ingatan sejarah, nilai-nilai keagamaan, serta identitas

budaya masyarakat Bengkulu.

119

UPA Perpustakaan IS1 Yogyakarta



Dari sudut pandang peneliti, ruang dan waktu memiliki peran penting dalam
membentuk pengalaman performatif Ritual Tabut. Ruang publik yang sehari-hari
berfungsi sebagai ruang sosial biasa berubah menjadi ruang sakral sekaligus ruang
pertunjukan selama ritual berlangsung. Sementara itu, waktu ritual menciptakan
suasana peralihan atau liminal, di mana batas antara yang sakral dan profan, serta
antara ritual dan hiburan, menjadi tidak tegas. Pada situasi inilah masyarakat tidak
hanya berperan sebagai penonton, tetapi turut terlibat secara emosional dan sosial

dalam keseluruhan rangkaian ritual.

Peneliti juga mengamati adanya pergeseran fungsi dan pemaknaan Ritual
Tabut seiring dengan masuknya kepentingan festival dan pariwisata budaya. Ritual
yang sebelumnya bersifat tertutup dan sakral kini ditampilkan sebagai pertunjukan
terbuka yang dapat diakses oleh khalayak luas, termasuk wisatawan. Namun,
perubahan ini tidak serta-merta menghilangkan nilai-nilai ritual yang ada,
melainkan menunjukkan adanya proses penyesuaian dan negosiasi antara tradisi,
ajaran agama, dan tuntutan kehidupan modern. Dalam praktiknya, KKT tetap
menjaga unsur-unsur ritual tertentu agar kesakralannya terpelihara, sementara unsur

lainnya disesuaikan agar dapat hadir dalam bingkai festival budaya.

Berdasarkan hasil penelitian pada Bab 11, dapat disimpulkan bahwa Ritual
Tabut Bengkulu merupakan praktik budaya yang memiliki dimensi performatif
yang kuat dan bersifat kompleks. Ritual ini diselenggarakan melalui tahapan-
tahapan yang tersusun secara sistematis dan sarat dengan makna simbolik, serta
melibatkan hubungan yang erat antara tubuh para pelaku, ruang, waktu, dan

komunitas pendukungnya. Dalam kerangka Performance Studies Richard

120

UPA Perpustakaan IS1 Yogyakarta



Schechner, Ritual Tabut dapat dipahami sebagai bentuk performa budaya yang
terus hidup dan berkembang, di mana tindakan-tindakan ritual tidak hanya
menampilkan makna historis dan keagamaan, tetapi juga berperan aktif dalam

membentuk realitas sosial serta identitas budaya masyarakat Bengkulu.

Perubahan Ritual Tabut dari praktik yang bersifat sakral menuju
pertunjukan festival menunjukkan adanya proses dinamika dan penyesuaian budaya
yang berlangsung secara berkelanjutan. Meskipun terjadi pergeseran dalam cara
penyajian dan fungsi sosialnya, Ritual Tabut tetap menjaga inti nilai simbolik dan
spiritualnya sebagai sarana pewarisan nilai-nilai tradisi, penguatan ingatan kolektif,
dan media untuk mempererat solidaritas sosial. Dengan demikian, Ritual Tabut
Bengkulu dapat dipandang sebagai contoh bagaimana sebuah tradisi ritual mampu
bertahan, beradaptasi, dan bernegosiasi dengan perkembangan zaman tanpa

kehilangan makna dasarnya.

B. Saran
Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan, terdapat saran yang dapat
menjadi rujukan dalam upaya pelestarian dan pengembangan Ritual Tabut

Bengkulu secara berkelanjutan.

Penelitian ini merekomendasikan agar ritual Tabut Bengkulu ditetapkan dan
dikelola sebagai salah satu identitas budaya daerah yang strategis melalui kebijakan
pelestarian budaya yang berkelanjutan dan terintegrasi, meliputi penguatan
regulasi, kelembagaan, serta perencanaan jangka panjang, dengan pengembangan

festival Tabut berbasis ekonomi budaya yang terencana, partisipatif, dan

121

UPA Perpustakaan IS1 Yogyakarta



berkeadilan, melibatkan komunitas pendukung sebagai pemangku utama, menjaga
keseimbangan antara nilai sakral ritual dan kepentingan pertunjukan publik, serta
memastikan perlindungan terhadap makna simbolik dan nilai-nilai religius yang

terkandung di dalamnya.

Selain itu, diperlukan upaya sistematis dalam bidang pendidikan dan
dokumentasi budaya untuk menjamin proses pewarisan antargenerasi, penguatan
kapasitas sumber daya manusia pelaku tradisi, serta penyediaan ruang partisipasi
yang inklusif dan sensitif gender khususnya melalui pengakuan,
pendokumentasian, dan penguatan peran perempuan agar ritual Tabut Bengkulu
dapat terus hidup secara berkelanjutan, adaptif terhadap dinamika sosial, dan

relevan dalam konteks pembangunan kebudayaan daerah di masa mendatang.

Secara teoretis, penelitian ini memberikan sumbangan penting bagi
pengembangan kajian Performance Studies, terutama dalam melihat ritual sebagai
praktik budaya yang bersifat dinamis dan selalu terkait dengan konteks sosialnya.
Temuan penelitian menunjukkan bahwa Ritual Tabut Bengkulu dapat dipahami
sebagai bentuk performa budaya yang tidak bersifat tetap, melainkan terus
mengalami proses penyesuaian dan negosiasi antara nilai-nilai sakral, tradisi lokal,
serta kepentingan modern seperti festival dan pariwisata budaya. Temuan ini
sejalan dengan pemikiran Richard Schechner yang memandang performa sebagai
tindakan yang hidup, di mana praktik ritual merupakan bentuk restored behavior
yang terus diulang, ditafsirkan, dan dimaknai ulang sesuai dengan perubahan zaman

dan kondisi sosial.

122

UPA Perpustakaan IS1 Yogyakarta



Selain itu, penelitian ini memperluas penggunaan konsep-konsep utama
dalam Performance Studies seperti liminalitas, struktur performa, serta hubungan
antara tubuh, ruang, waktu, dan penonton dalam kajian ritual tradisi di Nusantara.
Melalui studi terhadap Ritual Tabut Bengkulu, penelitian ini menunjukkan bahwa
ritual lokal tidak hanya dapat dipahami sebagai praktik keagamaan atau adat
semata, tetapi juga sebagai peristiwa performatif yang berperan dalam membentuk
identitas kolektif dan realitas sosial masyarakat pendukungnya. Dengan demikian,
penelitian ini memperkuat posisi seni pertunjukan ritual sebagai bagian penting

dalam kajian seni, antropologi budaya, dan studi performativitas di Indonesia.

Secara praktis, hasil penelitian ini memberikan landasan bagi upaya
pelestarian dan pengembangan Ritual Tabut Bengkulu sebagai warisan budaya
daerah. Pemahaman terhadap dimensi performatif Ritual Tabut dapat dimanfaatkan
oleh pemerintah daerah dan para pemangku kepentingan budaya dalam
merumuskan kebijakan yang tidak hanya berfokus pada kepentingan pariwisata,
tetapi juga menjaga keberlanjutan nilai simbolik, religius, dan sosial yang
terkandung di dalam ritual tersebut. Oleh karena itu, pengelolaan Festival Tabut
perlu dirancang secara matang, melibatkan partisipasi masyarakat, dan
dilaksanakan secara adil, dengan menempatkan komunitas Keluarga Kerukunan
Tabut (KKT) sebagai pihak utama dalam proses perencanaan dan pengambilan

keputusan.

Penelitian ini juga menegaskan pentingnya pendidikan dan dokumentasi
budaya sebagai bagian dari upaya pewarisan tradisi kepada generasi berikutnya.

Pendokumentasian tahapan ritual, makna simbolik, serta praktik performatif Tabut

123

UPA Perpustakaan IS1 Yogyakarta



secara sistematis dapat menjadi sumber pembelajaran yang berharga bagi generasi
muda, sekaligus rujukan bagi pelaku seni, pendidik, dan peneliti. Selain itu,
pengakuan dan penguatan peran perempuan dalam Ritual Tabut memiliki implikasi
praktis dalam menciptakan ruang partisipasi yang lebih inklusif dan peka terhadap
isu gender, sehingga keberlanjutan ritual tidak hanya bergantung pada kelompok

tertentu, tetapi menjadi tanggung jawab bersama masyarakat Bengkulu.

124

UPA Perpustakaan IS1 Yogyakarta



DAFTAR PUSTAKA

Astuti. 2016. Pemaknaan pesan pada upacara ritual Tabut. Jurnal Professional FIS
UNIVED, 5(2): 1-12.

Azra, A. (2004). Jaringan Ulama: Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara abad
XVII & XVIII. Jakarta: Kencana.

Andika. 2025, 10 April. Wawancara tatap muka mengenai Festival Tabut
Bengkulu. Bengkulu: Dokumentasi lapangan penulis.

Amir, A. (2015). Ritual Tabut dan Transformasi Budaya di Bengkulu. Jakarta:
Pusat Penelitian Kebudayaan.

Astuti, R. 2016. Tari Tabut dalam Perspektif Budaya Lokal. Padang: Universitas
Negeri Padang.

Burhanudin, J. (2017). Islam dalam Arus Sejarah Indonesia. Jakarta: Kencana
Catatan sejarah lisan komunitas Sipai Bengkulu.
Catatan lapangan (field notes) dokumentasi pribadi peneliti, Bengkulu, 2025.

Conquergood, D. (2002). “Performance Studies: Interventions and Radical
Research”. TDR: The Drama Review, 46(2), 145-156.

Dinas Pariwisata Provinsi Bengkulu. 2023. Prosesi dan makna filosofis tradisi
Tabut Bengkulu. Bengkulu: Pemerintah Provinsi Bengkulu.

Febriyanty, S. D., Asril, dan Erlinda. 2020. Tari Tabut sebagai ekspresi budaya
Bengkulu. Melayu Arts and Performance Journal, 3(1): 45-60.

Fitriani, S. (2019). Transformasi makna simbolik dalam ritual Tabut Bengkulu.
Jurnal Kebudayaan Nusantara, 12(2), 155-170.

Hafnizar, A. 2018. Tradisi Tabut di Bengkulu: Antara ritual keagamaan dan budaya
lokal. Padang: Balai Pelestarian Nilai Budaya Sumatera Barat.

Harapandi. 2009. Tabut: Jejak ritual Syiah di Bengkulu. Yogyakarta: Penerbit
Ombak.

Husein, I. (2013). Syiah dan Tradisi Lokal di Nusantara. Jakarta: Prenada Media.
Harahap, S. (2015). Islam Syiah di Nusantara. Jakarta: Kencana.

Khairuddin. 2023. Akulturasi budaya dalam ritual Tabut Bengkulu (Disertasi tidak
diterbitkan). Depok: Universitas Indonesia.

125

UPA Perpustakaan IS1 Yogyakarta



Khairuddin. 2023. Tabut Bengkulu: Akulturasi budaya Syiah dalam masyarakat
Sunni. Jakarta: Penerbit Budaya Nusantara.

Kemenparekraf. (2022). Laporan Tahunan Pengembangan Event Budaya
Nasional. Kementerian Pariwisata dan Ekonomi Kreatif Republik
Indonesia.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar IImu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Meggy. 2025, 10 April. Wawancara tatap muka mengenai Festival Tabut Bengkulu.
Bengkulu: Dokumentasi lapangan penulis.

Mansyur, A. (2017). Tabut Tradition and Cultural Dynamics in Bengkulu. Jurnal
Ilmu Sosial dan Humaniora, 6(2), 145-156.

Maryani, E. 2018. Relasi agama dan budaya dalam tradisi Tabut Bengkulu. Jakarta:
Penerbit Kencana.

Maryani, E. 2018. Konflik dan harmonisasi dalam tradisi Tabut: Perspektif ulama
Sunni Bengkulu. Jurnal Antropologi Indonesia, 42(2): 145-160.

Moleong, L. J. 2011. Metodologi penelitian kualitatif. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

Marlina, E. (2012). Unsur Syiah dalam ritual Tabut di Bengkulu. Jurnal Penelitian
Sejarah dan Budaya, 9(1), 45-58.

Melay, R. (2013). Ritual Tabut di Bengkulu dalam Perspektif Budaya dan Politik
(Tesis). Universitas Indonesia.

Manuel, R. 2010. Ta ziyah and Muharram Rituals in the Indian Ocean Context.
New Delhi: Oxford University Press.

Melalatoa, M. J. (1997). Ensiklopedi Suku-Suku Bangsa di Indonesia. Jakarta:
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Nasruddin, M. 2020. Tabut Bengkulu: Sejarah, makna, dan transformasi budaya.
Bengkulu: UIN Fatmawati Sukarno Press.

Observasi langsung lapangan oleh peneliti selama pelaksanaan Ritual Tabut
Bengkulu, Januari 2025.

Schechner, R. 1985. Between theater and anthropology. Philadelphia: University of
Pennsylvania Press.

Schechner, R. 2002. Performance Studies: An introduction. New York: Routledge.

126

UPA Perpustakaan IS1 Yogyakarta



Waluyo, M. (2006). Drama: Teori dan Pengajarannya. Bandung: PT Remaja

Rosdakarya.

Yunus, M. (2015). Ritual Karbala dan Jejak Syiah di Nusantara. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Zulkarnain, 1. (2018). Transformasi Nilai dalam Tradisi Tabut Bengkulu.

Bengkulu: Universitas Bengkulu Press.

128

UPA Perpustakaan IS1 Yogyakarta



