
iii 

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta 

 

ERNYATAAN BEBAS PLAGIAT 

Saya yang bertanda tangan di bawah ini. 

Nama : M.Rengki.A.S 

NIM : 2111130014 

Alamat : Padang Pelasan, RT.000/RW.000, Air Periukan, Seluma, 

Bengkulu. 

Program Studi : S1-Teater 

No. Telepon : 082183379846 

Email : mrengkias01012021@gmail.com 

 

 

 

Menyatakan bahwa skripsi ini benar-benar ditulis sendiri dan tidak 

terdapat bagian dari karya ilmiah lain yang telah diajukan untuk memperoleh 

gelar akademik di suatu lembaga pendidikan tinggi dan juga tidak terdapat 

karya atau pendapat yang pernah ditulis atau diterbitkan oleh orang 

lain/lembaga lain, kecuali yang secara tertulis disitasi dalam skripsi ini dan 

disebutkan sumbernya secara lengkap dalam daftar rujukan. 

Apabila di kemudian hari skripsi ini terbukti merupakan hasil plagiat 

dari karya penulis lain dan/atau dengan sengaja mengajukan karya atau 

pendapat yang merupakan karya penulis lain, penulis bersedia menerima 

sanksi akademik dan/atau sanksi hukum yang berlaku. 

 

 

 

 

 

 

 

Yogyakarta, 29 Desember 2025 

 

 

 

 

 

M.Rengki.A.S 

mailto:mrengkias01012021@gmail.com


UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta  

BAB IV 

KESIMPULAN DAN SARAN 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil pengamatan langsung di lapangan, wawancara, serta 

dokumentasi yang dibahas dalam Bab III, peneliti memandang Ritual Tabut 

Bengkulu sebagai sebuah praktik budaya yang tersusun secara terencana dan 

memiliki lapisan performatif yang kuat. Ritual ini tidak berlangsung secara 

kebetulan, melainkan melalui rangkaian tahapan yang telah diwariskan dari 

generasi ke generasi dan dilaksanakan secara bersama-sama oleh komunitas 

Keluarga Kerukunan Tabut (KKT) dengan dukungan masyarakat sekitarnya. Setiap 

tahap, mulai dari proses persiapan, pelaksanaan inti ritual, hingga tahap penutup, 

memperlihatkan pola tindakan yang terus diulang dan dimaknai secara simbolik 

oleh para pelaku ritual. 

Peneliti menilai bahwa unsur performatif dalam Ritual Tabut tidak hanya 

tampak pada bentuk visual atau keindahan artistiknya, tetapi juga pada keterlibatan 

tubuh, emosi, dan keyakinan para pelaku ritual. Gerakan dalam arak-arakan Tabut, 

bunyi musik dol dan tassa, penggunaan berbagai properti ritual, serta pemanfaatan 

ruang-ruang publik di Kota Bengkulu menyatu membentuk peristiwa performa 

yang bersifat kolektif. Dalam konteks ini, tubuh para pelaku ritual menjadi media 

utama untuk menyampaikan ingatan sejarah, nilai-nilai keagamaan, serta identitas 

budaya masyarakat Bengkulu. 

 

 

 

 

 

 

119 



UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta  

Dari sudut pandang peneliti, ruang dan waktu memiliki peran penting dalam 

membentuk pengalaman performatif Ritual Tabut. Ruang publik yang sehari-hari 

berfungsi sebagai ruang sosial biasa berubah menjadi ruang sakral sekaligus ruang 

pertunjukan selama ritual berlangsung. Sementara itu, waktu ritual menciptakan 

suasana peralihan atau liminal, di mana batas antara yang sakral dan profan, serta 

antara ritual dan hiburan, menjadi tidak tegas. Pada situasi inilah masyarakat tidak 

hanya berperan sebagai penonton, tetapi turut terlibat secara emosional dan sosial 

dalam keseluruhan rangkaian ritual. 

Peneliti juga mengamati adanya pergeseran fungsi dan pemaknaan Ritual 

Tabut seiring dengan masuknya kepentingan festival dan pariwisata budaya. Ritual 

yang sebelumnya bersifat tertutup dan sakral kini ditampilkan sebagai pertunjukan 

terbuka yang dapat diakses oleh khalayak luas, termasuk wisatawan. Namun, 

perubahan ini tidak serta-merta menghilangkan nilai-nilai ritual yang ada, 

melainkan menunjukkan adanya proses penyesuaian dan negosiasi antara tradisi, 

ajaran agama, dan tuntutan kehidupan modern. Dalam praktiknya, KKT tetap 

menjaga unsur-unsur ritual tertentu agar kesakralannya terpelihara, sementara unsur 

lainnya disesuaikan agar dapat hadir dalam bingkai festival budaya. 

Berdasarkan hasil penelitian pada Bab III, dapat disimpulkan bahwa Ritual 

Tabut Bengkulu merupakan praktik budaya yang memiliki dimensi performatif 

yang kuat dan bersifat kompleks. Ritual ini diselenggarakan melalui tahapan- 

tahapan yang tersusun secara sistematis dan sarat dengan makna simbolik, serta 

melibatkan hubungan yang erat antara tubuh para pelaku, ruang, waktu, dan 

komunitas pendukungnya. Dalam kerangka Performance Studies Richard 

 

 

 

120 



UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta  

Schechner, Ritual Tabut dapat dipahami sebagai bentuk performa budaya yang 

terus hidup dan berkembang, di mana tindakan-tindakan ritual tidak hanya 

menampilkan makna historis dan keagamaan, tetapi juga berperan aktif dalam 

membentuk realitas sosial serta identitas budaya masyarakat Bengkulu. 

Perubahan Ritual Tabut dari praktik yang bersifat sakral menuju 

pertunjukan festival menunjukkan adanya proses dinamika dan penyesuaian budaya 

yang berlangsung secara berkelanjutan. Meskipun terjadi pergeseran dalam cara 

penyajian dan fungsi sosialnya, Ritual Tabut tetap menjaga inti nilai simbolik dan 

spiritualnya sebagai sarana pewarisan nilai-nilai tradisi, penguatan ingatan kolektif, 

dan media untuk mempererat solidaritas sosial. Dengan demikian, Ritual Tabut 

Bengkulu dapat dipandang sebagai contoh bagaimana sebuah tradisi ritual mampu 

bertahan, beradaptasi, dan bernegosiasi dengan perkembangan zaman tanpa 

kehilangan makna dasarnya. 

B. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan, terdapat saran yang dapat 

menjadi rujukan dalam upaya pelestarian dan pengembangan Ritual Tabut 

Bengkulu secara berkelanjutan. 

Penelitian ini merekomendasikan agar ritual Tabut Bengkulu ditetapkan dan 

dikelola sebagai salah satu identitas budaya daerah yang strategis melalui kebijakan 

pelestarian budaya yang berkelanjutan dan terintegrasi, meliputi penguatan 

regulasi, kelembagaan, serta perencanaan jangka panjang, dengan pengembangan 

festival Tabut berbasis ekonomi budaya yang terencana, partisipatif, dan 

 

 

 

 

121 



UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta  

berkeadilan, melibatkan komunitas pendukung sebagai pemangku utama, menjaga 

keseimbangan antara nilai sakral ritual dan kepentingan pertunjukan publik, serta 

memastikan perlindungan terhadap makna simbolik dan nilai-nilai religius yang 

terkandung di dalamnya. 

Selain itu, diperlukan upaya sistematis dalam bidang pendidikan dan 

dokumentasi budaya untuk menjamin proses pewarisan antargenerasi, penguatan 

kapasitas sumber daya manusia pelaku tradisi, serta penyediaan ruang partisipasi 

yang inklusif dan sensitif gender khususnya melalui pengakuan, 

pendokumentasian, dan penguatan peran perempuan agar ritual Tabut Bengkulu 

dapat terus hidup secara berkelanjutan, adaptif terhadap dinamika sosial, dan 

relevan dalam konteks pembangunan kebudayaan daerah di masa mendatang. 

Secara teoretis, penelitian ini memberikan sumbangan penting bagi 

pengembangan kajian Performance Studies, terutama dalam melihat ritual sebagai 

praktik budaya yang bersifat dinamis dan selalu terkait dengan konteks sosialnya. 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa Ritual Tabut Bengkulu dapat dipahami 

sebagai bentuk performa budaya yang tidak bersifat tetap, melainkan terus 

mengalami proses penyesuaian dan negosiasi antara nilai-nilai sakral, tradisi lokal, 

serta kepentingan modern seperti festival dan pariwisata budaya. Temuan ini 

sejalan dengan pemikiran Richard Schechner yang memandang performa sebagai 

tindakan yang hidup, di mana praktik ritual merupakan bentuk restored behavior 

yang terus diulang, ditafsirkan, dan dimaknai ulang sesuai dengan perubahan zaman 

dan kondisi sosial. 

 

 

 

 

 

122 



UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta  

Selain itu, penelitian ini memperluas penggunaan konsep-konsep utama 

dalam Performance Studies seperti liminalitas, struktur performa, serta hubungan 

antara tubuh, ruang, waktu, dan penonton dalam kajian ritual tradisi di Nusantara. 

Melalui studi terhadap Ritual Tabut Bengkulu, penelitian ini menunjukkan bahwa 

ritual lokal tidak hanya dapat dipahami sebagai praktik keagamaan atau adat 

semata, tetapi juga sebagai peristiwa performatif yang berperan dalam membentuk 

identitas kolektif dan realitas sosial masyarakat pendukungnya. Dengan demikian, 

penelitian ini memperkuat posisi seni pertunjukan ritual sebagai bagian penting 

dalam kajian seni, antropologi budaya, dan studi performativitas di Indonesia. 

Secara praktis, hasil penelitian ini memberikan landasan bagi upaya 

pelestarian dan pengembangan Ritual Tabut Bengkulu sebagai warisan budaya 

daerah. Pemahaman terhadap dimensi performatif Ritual Tabut dapat dimanfaatkan 

oleh pemerintah daerah dan para pemangku kepentingan budaya dalam 

merumuskan kebijakan yang tidak hanya berfokus pada kepentingan pariwisata, 

tetapi juga menjaga keberlanjutan nilai simbolik, religius, dan sosial yang 

terkandung di dalam ritual tersebut. Oleh karena itu, pengelolaan Festival Tabut 

perlu dirancang secara matang, melibatkan partisipasi masyarakat, dan 

dilaksanakan secara adil, dengan menempatkan komunitas Keluarga Kerukunan 

Tabut (KKT) sebagai pihak utama dalam proses perencanaan dan pengambilan 

keputusan. 

Penelitian ini juga menegaskan pentingnya pendidikan dan dokumentasi 

budaya sebagai bagian dari upaya pewarisan tradisi kepada generasi berikutnya. 

Pendokumentasian tahapan ritual, makna simbolik, serta praktik performatif Tabut 

 

 

 

123 



UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta  

secara sistematis dapat menjadi sumber pembelajaran yang berharga bagi generasi 

muda, sekaligus rujukan bagi pelaku seni, pendidik, dan peneliti. Selain itu, 

pengakuan dan penguatan peran perempuan dalam Ritual Tabut memiliki implikasi 

praktis dalam menciptakan ruang partisipasi yang lebih inklusif dan peka terhadap 

isu gender, sehingga keberlanjutan ritual tidak hanya bergantung pada kelompok 

tertentu, tetapi menjadi tanggung jawab bersama masyarakat Bengkulu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

124 



UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta  

DAFTAR PUSTAKA 

 

Astuti. 2016. Pemaknaan pesan pada upacara ritual Tabut. Jurnal Professional FIS 

UNIVED, 5(2): 1–12. 

Azra, A. (2004). Jaringan Ulama: Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara abad 

XVII & XVIII. Jakarta: Kencana. 

Andika. 2025, 10 April. Wawancara tatap muka mengenai Festival Tabut 

Bengkulu. Bengkulu: Dokumentasi lapangan penulis. 

Amir, A. (2015). Ritual Tabut dan Transformasi Budaya di Bengkulu. Jakarta: 

Pusat Penelitian Kebudayaan. 

Astuti, R. 2016. Tari Tabut dalam Perspektif Budaya Lokal. Padang: Universitas 

Negeri Padang. 

Burhanudin, J. (2017). Islam dalam Arus Sejarah Indonesia. Jakarta: Kencana 

Catatan sejarah lisan komunitas Sipai Bengkulu. 

Catatan lapangan (field notes) dokumentasi pribadi peneliti, Bengkulu, 2025. 

Conquergood, D. (2002). “Performance Studies: Interventions and Radical 

Research”. TDR: The Drama Review, 46(2), 145–156. 

Dinas Pariwisata Provinsi Bengkulu. 2023. Prosesi dan makna filosofis tradisi 

Tabut Bengkulu. Bengkulu: Pemerintah Provinsi Bengkulu. 

Febriyanty, S. D., Asril, dan Erlinda. 2020. Tari Tabut sebagai ekspresi budaya 

Bengkulu. Melayu Arts and Performance Journal, 3(1): 45–60. 

Fitriani, S. (2019). Transformasi makna simbolik dalam ritual Tabut Bengkulu. 

Jurnal Kebudayaan Nusantara, 12(2), 155–170. 

Hafnizar, A. 2018. Tradisi Tabut di Bengkulu: Antara ritual keagamaan dan budaya 

lokal. Padang: Balai Pelestarian Nilai Budaya Sumatera Barat. 

Harapandi. 2009. Tabut: Jejak ritual Syiah di Bengkulu. Yogyakarta: Penerbit 

Ombak. 

Husein, I. (2013). Syiah dan Tradisi Lokal di Nusantara. Jakarta: Prenada Media. 

Harahap, S. (2015). Islam Syiah di Nusantara. Jakarta: Kencana. 

Khairuddin. 2023. Akulturasi budaya dalam ritual Tabut Bengkulu (Disertasi tidak 

diterbitkan). Depok: Universitas Indonesia. 

 

 

 

 

 

125 



UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta  

Khairuddin. 2023. Tabut Bengkulu: Akulturasi budaya Syiah dalam masyarakat 

Sunni. Jakarta: Penerbit Budaya Nusantara. 

Kemenparekraf. (2022). Laporan Tahunan Pengembangan Event Budaya 

Nasional. Kementerian Pariwisata dan Ekonomi Kreatif Republik 

Indonesia. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Meggy. 2025, 10 April. Wawancara tatap muka mengenai Festival Tabut Bengkulu. 

Bengkulu: Dokumentasi lapangan penulis. 

Mansyur, A. (2017). Tabut Tradition and Cultural Dynamics in Bengkulu. Jurnal 

Ilmu Sosial dan Humaniora, 6(2), 145–156. 

Maryani, E. 2018. Relasi agama dan budaya dalam tradisi Tabut Bengkulu. Jakarta: 

Penerbit Kencana. 

Maryani, E. 2018. Konflik dan harmonisasi dalam tradisi Tabut: Perspektif ulama 

Sunni Bengkulu. Jurnal Antropologi Indonesia, 42(2): 145–160. 

Moleong, L. J. 2011. Metodologi penelitian kualitatif. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 

Marlina, E. (2012). Unsur Syiah dalam ritual Tabut di Bengkulu. Jurnal Penelitian 

Sejarah dan Budaya, 9(1), 45–58. 

Melay, R. (2013). Ritual Tabut di Bengkulu dalam Perspektif Budaya dan Politik 

(Tesis). Universitas Indonesia. 

Manuel, R. 2010. Ta’ziyah and Muharram Rituals in the Indian Ocean Context. 

New Delhi: Oxford University Press. 

Melalatoa, M. J. (1997). Ensiklopedi Suku-Suku Bangsa di Indonesia. Jakarta: 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 

Nasruddin, M. 2020. Tabut Bengkulu: Sejarah, makna, dan transformasi budaya. 

Bengkulu: UIN Fatmawati Sukarno Press. 

Observasi langsung lapangan oleh peneliti selama pelaksanaan Ritual Tabut 

Bengkulu, Januari 2025. 

Schechner, R. 1985. Between theater and anthropology. Philadelphia: University of 

Pennsylvania Press. 

Schechner, R. 2002. Performance Studies: An introduction. New York: Routledge. 

 

 

 

 

 

126 



UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta  

Waluyo, M. (2006). Drama: Teori dan Pengajarannya. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 

Yunus, M. (2015). Ritual Karbala dan Jejak Syiah di Nusantara. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Zulkarnain,  I.  (2018).  Transformasi Nilai dalam Tradisi Tabut  Bengkulu. 

Bengkulu: Universitas Bengkulu Press. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

128 


