BAB IV
PENUTUP

A. KESIMPULAN

Hasil dari penelitian mengenai Makna simbolis Kesenian Badud dalam
Upacara Panen di Desa Margacinta Kecamatan Cijulang Kabupaten pangandaran
dapat disimpulkan bahwa, kesenian Badud merupakan tradisi agraris yang tidak
hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi sebagai praktik ritual yang bermakna
spiritual dan kosmologis. Struktur penyajian kesenian Badud yang meliputi
bubuka, ngalagena, ngembang, dan panutup yang menegaskan penyelesaian
ritual.

Melalui analisis semiotika Rolland Barthes, kesenian Badud dimaknai
pada tiga lapisan yaitu: denotatif sebagai praktik musik ritual, konotatif sebagai
simbol agraris, gotong royong, dan spiritualitas Sunda, dan mitos sebagai
keyakinan kolektif bahwa Badud merupakan warisan leluhur yang memiliki daya
pelindung dan menjaga harmoni kosmos. Dengan demikian, kesenian Badud
dapat dipahami sebagai ikhtiar spiritual masyarakat untuk memohon keselamatan,
kesuburan, dan keberlanjutan kehidupan melalui medium musik ritual.

B. SARAN

Berdasarkan hasil penelitian yang telah penulis lakukan mengenai makna
simbolis Kesenian Badud dalam Upacara Panen Padi di Desa Margacinta Kecamatan
Cijulang Kabupaten pangandaran, sejumlah rekomendasi perlu diajukan agar
pelestarian dan pengembangan kesenian tradisi ini dapat berjalan lebih komperhensif,

sistematis, dan relevandengan kebutuhan masyarakatdi tengah arus modernisasi yang

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



77

semakin pesat. Saran-saran berikut ditunjukan kepada berbagai pihak: pemerintah
daerah, paguyuban dan pelaku seni, masyarakat, lembaga pendidikan, serta peneliti
selanjutnya.

1. Saran untuk Pemerintah Daerah (Dinas Pariwisata dan Kebudayaan Pangandaran)

a. Pemerintah perlu memperkuat program pelestarian kesenian Badud melalui
kebijakan yang berkelanjutan, bukan hanya bersifat seremonial. Kesenian Badud
harus masuk dalam dokumen resmi kebudayaan daerah seperti “Rencana Induk
Pemajuan Kebudayaan (RIPK) dan Pokok Pikiran Kebudayaan Daerah (PPKD)”

b. Fasilitas bantuan anggaran perlu diberikan secara berkesinambungan untuk
menunjang pengadaa innstrumen dog-dog, kempul, serta kebutuhan kostum dan
property pertunjukan. Kondisi insrtumen yang layak sangat berpengaruh pada
kualitas musik dan keberhasilan ritual panen.

c. Pemerintah perlu mendorong pelaksanaan festival budaya tahunan yang
menampilkan Badud sebagai acara utama. Festival semacam ini tidak hanya
menumbuhkan kebanggaan masyarakat lokal, tetapi juga menarik wisatawan budaya
sehingga dapat meningkatkan perekonomian desa.

d. Program dokumentasi dan digitalisasi kesenian tradisi perlu ditinngkatkan.
Pemerintah dapat bekerja sama dengan komunitas, kampus senni, atau professional
audiovisual untuk merekam struktur musik, pola ritme, tarian, kostum, hingga
prosesi ritual. Dokumentasi ini akan menjadi arsip budaya jangka Panjang.

e. Mendorong lahirnya regulasi perlindungan kekayaan intelektual (HKI) bagi kesenian

Badud. Hal ini penting mengingat semakin banyak tradisi lokal yang direproduksi

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



78

secara komersial oleh pihak luar tanpa memberikann manfaat kepada komunitas
aslinya.

f. Pemerintah daerah dapat mengembangkan Desa Margacinta sebagai Desa Wisata
Budaya. Drngan mennjadikan Badud sebagai daya tarik utama, pemerinntah bisa
menciptakan paket wisata edukasi, seperti workshop dog-dog, pengenalan ritual
panen, atau tur sejarah Badud.

g. Pemerintah perlu menyediakan fasilitas latiha khusus agar para pemain musiknya
dapat berlatih dengan nyaman. Selama ini mereka hannya memanfaatkan halaman
rumah atau balai Desa, yang tidak selalu kondusif

2. Saran untuk Paguyuban Rukun Sawargi dan Pelaku Seni Badud

a. Penguatan regenerasi harus menjadi prioritas utama. Para sesepuh dan pemain senior
perlu secara intensif melatih generasi muda melalui sistem kaderisasi yang teratur.
Membuat kelas. mingguan khusus - anak-anak akan membantu memastikan
keberlanjutan tradisi.

b. Pentingnya dilakukan penyusunan kurikulum internal pelatihan Badud, yang
mencakup teknik memukul dog-dog, pola ritmis, latihan stamina, hafalan rajah, serta
pemahaman nilai-nilai filosofis. Kurikulum ini dapat menjadi pedoman pelatihan
jangka Panjang.

c. Paguyuban perlu meningkatkan kegiatan dokumentasi lokal, seperti membuat catatan
tertulis mengenai sejarah, struktur musikal, peran instrumen, hingga makna simbolik

setiap bagian ritual. Dokumentasi ini dapat menjadi rujukan generasi penerus.

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



79

d. Inovasi dalam penyajian boleh dilakukan, namun tanpa mengubah inti tradisi.
Misalnya, menambah pencahayaan, membuat kemasan pertunjukan yang lebih
edukatif, atau menampilkan narasi sejarah sebelum pertunjukan dimulai unntuk
memperkuat daya tarik penonton.

e. Meningkatkan manajemen organisasi, seperti administrasi legal, proposal dana, dan
penyusunan program kerja tahunan. Dengan manajemen yang baik, peluang
mendapat dukunga pemerintah atau sponsor akan semakin besar.

3. Saran untuk Masyarakat Margacinta

a. Partisipasi masyarakat harus dijaga dan diperkuat. Kesenian Badud bukan hanya
milik paguyuban, tetapi bagian dari identitas kolektif masyarakat margacinta. Oleh
karena itu, keterlibatan sebagai penonton, pendukung, atau pemain sangat penting.

b. Orang tua harap memberikan dukungan kepada anak-anak untuk terlibat dalam
latihan kesenian Badud. Dengan cara ini, regenerasi terjadi secara alamiah, dan nilai
budaya dapat ditanamkan sejak usia dini.

c. Masyarakat perlu mengintegrasikan Badud ke dalam kegiatan sosial lainnya, seperti
hajatan, syukuran, atau perayaan desa. Semakin sering Badud tampil, semakin kuat

keterikatan sosial dan budaya masyarakat.

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



80

DAFTAR PUSTAKA

Azeharie, S. S., & Sajen pada Penganut Sunda Wiwitan, R. (n.d.). Ritual Sajen pada
Penganut Sunda Wiwitan (Studi Komunikasi Budaya pada Penganut Sunda
Wiwitan).

Barthes, R. (1957). Mythologies. Paris: Editions du Seuil.

Cresswell, John W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed
Methods Approaches. Edisi ke-4. Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

D.E Relin. (2017). 195232-ID-pementasan-tari-gandrung-dalam-tradisi-p. Mudra Jurnal
Seni Budaya, Volume 32(Pementasan Gandrung dalam Tradisi petik Laut di Pantai
Muncar, Desa kedungrejo, Banyuwangi, jawa Timur), 41-55.

Deha, D., Nurmayani, A., Agustin, D. N., Swandaru, E. K., Tinggi, S., Pariwisata, M.,
Logistik, D., Mondial, L., Kunci, K., Agama, A., Budaya, K., Mistis, R., & Wiwitan,
S. (n.d.). Ritual Mistis dalam Tradisi Sunda Wiwitan (Kajian Antropologi Agama).

Ekadjati, E. S. (1995). Kebudayaan Sunda: Suatu Pendekatan Sejarah. Bandung:
Pustaka Jaya.

Goldblatt,D. (1996). Social Theory and The Environment. Polity Press.

Hendriany, R., Pravitasari, A. E., & Rustiadi, E. (n.d.). Regional Development of
Pangandaran District Based on Superior Commodities of Food Crops. In Analisis
Kebijakan Pertanian (Vol. 21, Issue 2).

Koesoemadinata, R. M. A. (1969). llmu Seni Raras: Ilmu musik Indonesia asli (Vol. 1).
Pradnja Paramita.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative Data Analysis: An Expanded
Sourcebook (2™ ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publication.

Nettle, B. (2005). The Study of Ethnomusicology: Thirty-one Issues and Concept. Urbana
and Chicago: University of Illinnois Press.

Nurjamillah, N., Komariah, S., & Abdullah, M. N. A. (2021). Pelestarian Kesenian Badud
Melalui Paguyuban Rukun Sawargi di Desa Margacinta Kabupaten Pangandaran.
Ideas: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Budaya, 7(4), 221.
https://doi.org/10.32884/ideas.v7i4.483

Permana, R. (2001). Kesenian Tradisional Badud di Kecamatan Cijulang Kabupaten
Ciamis. Jurnal Universitas Pendidikan Indonesia.

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



81

Setiawati Jurusan Pendidikan Seni Tari, S. (2020). Tari dalam Seni Pertunjukan
Angklung Badud di Desa Parakan Honje Kota Tasikmalaya. In Jurnal Pendidikan

Seni (Vol. 3, Issue 2).

Sujaya, K. (2018). Problematika dalam Pelestarian Tradisi Angklung Badud di Desa
Margajaya Kecamatan Cijulang. Jurnal Artefak, 5(1), 19.

https://doi.org/10.25157/ja.v511.1912

UPA Perpustakaan ISI Yogyakarta



