NAWARUCTI:

TRANSFORMASI MITOS
KE DALAM TEATER EKSPRESIONISME

PERTANGGUNGJAWABAN TERTULIS
PENCIPTAAN SENI
untuk memenuhi persyaratan mencapai derajat magister
dalam bidang Seni, minat utama Teater

Ipong Niaga
NIM. 1020389411

PROGRAM PASCASARJANA
INSTITUT SENI INDONESIA YOGYAKARTA
2012



s il ¢ A ) i

PERTANGGUNGJAWABAN TERTULIS
PENCIPTAAN SENI

NAWARUCI:

TRANSFORMASI MITOS
KE DALAM TEATER EKSPRESIONISME

Diajukan oleh

Ipong Niaga
NIM. 1020389411

Telah dipertahankan pada tanggal 13 Juli 2012
Di depan Dewan Penguji yang terdiri dari

Pembimbing Utama, Penguji Ahli,

&

Pra. Hirwan Kuardhani, MHum.

Ketua Tim Penilai,

Dr. Ir. Yulriawan Dafri, MHum.

29 AUG 2017

Yogyakarta, %= Setsamsaisrak

Direktur Program Pascasarjana
- _~ Institut Seni Indonesia Yogyakarta,

N2 N =R /
A %% Prof. Dr. Djohan, MSi.
Coor NP, 196112171994031001




Karya ini kupersembahkan seutuhnya kepada isteriku,

Endang Desi Hanita dan anakku, Ayom Dipamurti.

iii



PERNYATAAN

Saya menyatakan bahwa karya teater yang saya ciptakan dan
pertanggungjawabkan secara tertulis ini merupakan hasil karya saya sendiri, belum
pernah diajukan untuk memperoleh gelar akademik di suatu perguruan tinggi mana
pun, dan belum pernah dipublikasikan.

Saya bertanggungjawab atas keaslian karya saya ini, dan saya bersedia
menerima sanksi apabila di kemudian hari ditemukan hal-hal yang tidak sesuai

dengan isi pernyataan ini.

Yogyakarta, 8 Agustus 2012

Yang membuat pernyataan,

Ipong Niaga

1020389411

iv



ABSTRAK

Mitos dengan segala aspek yang terkandung di dalamnya bisa menjadi objek
sumber gagasan penciptaan teater yang kompleks. Selain cerita, mitos mengandung
nilai-nilai konstitutif yang merefleksikan kehidupan para subjek penciptanya di
masa silam. Artinya, baik struktur permukaan mau pun struktur dalamnya adalah
aspek penting yang bisa ditrasnformasikan menjadi sebuah naskah lakon drama dan
pertunjukan teater.

Transformasi dalam konteks penciptaan seni memiliki batasan pada proses
mencipta suatu pertalian dan persesuaian secara dialektis antara mitos dan teater.
Pertalian adalah seuatu jembatan imajiner yang di mana antara mitos dan
pertunjukan teater terdapat suatu jalan yang memungkinkan nilai-nilai diantara
keduanya dapat ditransfer dari pihak satu ke pihak lainnya dan sebaliknya.
Persesuaian adalah berubah bentuknya suatu wujud karena masuk dalam wadah
yang lain. Pertalian adalah terjalinnya dua unsur yang berbeda dalam suatu tatanan
nilai yang baru. Namun cita rasa, nilai-nilai esensial akan cenderung sama.

Proses penciptaan teater dengan metode transformasi mensyaratkan suatu
analisis yang dapat mereduksi keduanya berdasarkan elemen-elemen strukturalnya.
Karena dengan begitulah kita dapat mengakses objek sumber gagasan penciptaan
tidak hanya permukaannya saja, tetapi juga mencakup rangkaian bagian dalamnya.
Maka dalam hal ini, pencipta dituntut memiliki pemahaman struktural terhadap
objek sumber penciptaan dan forma estetis yang akan ditujunya sebagai media yang
baru bagi objek tersebut. Jika tidak demikian, kita tidak akan pernah mencapai suatu
pertalian dan persesuaian yang kuat dalam karya yang akan kita buat dan
mengesankan bahwa, menghancurkan sebuah artefak budaya dengan cara
sedemikian rupa lebih mudah daripada membuatnya dengan teknik yang
bertanggung jawab. Penciptaan ini, secara khusus menawarkan suatu proses
transformasi yang memadukan secara dialektis antara struktur tradisi religius dalam
mitos Nawaruci dengan drama modern bergaya ekspresionisme. Sentuhan gaya
ekspresionisme dalam transformasinya ke dalam pertunjukan teater modern adalah
suatu upaya saja untuk merubah bentuknya agar bisa lebih diterima komposisi
visual dan spiritualitas ceritanya oleh penikmat teater di zaman ini yang lebih plural
dan memiliki pemahaman lebih luas mengenai konsep tentang spiritualitas.

Kata kunci: transformasi, mitos, dialektis, pertalian, persesuaian,
ekspresionisme.



ABSTRACT

Myth, with all of aspects consisted in it can be a complex object as a main idea
to creating theatre. Other than the story, myth consist constitutive values that
reflected the ideology of the subject creators in the past times. The mean is either the
surface structure or the deep structure of the myth are important aspects that can
transformed to be a drama play script and theatre.

Creating theatre by transformation, constrained by creating a dialectical
relationship and correspondence between myth and theatre. Relationship is a
imaginary bridge that lain between myth and theatre, and makes a way to allow all
the values of both can be transferred each other. Correspondence is like a
metamorphosing of value because it drew in to other place. But, the taste, essential
values will tend to same.

The process of creating theatre in transformation method presupposes an
analysis that can reduce the both according to their structural elements. Because,
with that operation we can access the object not just the surface sections, but include
the series of deep sections. Therefore, in this case, the creator prosecuted to have a
structural understating of the object and aesthetical form that purposed as a new
media for the object. If it does not, we might never achieve a strong relationship and
correspondence in the piece that we will build, and suggest that to destruct a
cultural artifact anyway, easier than create it with an accountably technique. This
creative process, especially, offers a transformation process which fuses in dialectical
way among the structure of religious tradition in myth of Nawaruci with modern
style of drama, Expressionism. The Expressionism touches in this piece is just an
effort to change the form into visual composition and spirituality in its story can be
accepted by the plural spectators in this age who have wide understanding about
concept of spirituality.

Keywords: transformation, myth, dialectical, relationship, correspondence,
expressionism.

vi



KATA PENGANTAR

Puji syukur kepada Tuhan Yang Maha Esa atas terselesaikannya tesis ini
yang didedikasikan sebagai persyaratan untuk menyelesaikan program pendidikan
pascasarjana di Institut Seni Indonesia Yogyakarta dengan minat Penciptaan Seni
Teater. Dengan niat yang tulus pula, tesis ini dimaksudkan untuk menambah
khasanah pengetahuan kita tentang metodologi penciptaan teater yang punya
banyak genre dan gaya. Hal itu lahir dari sebuah semangat untuk terus memupuk
segala potensi yang ada demi mengembangkan pengetahuan estetika teater kita.

Sesungguhnya, tesis ini masih memiliki kekurangan-kekurangan yang secara
tidak sengaja lahir dari kealpaan atau pun keterbatasan penulis. Transformasi mitos
ke dalam teater ekspresionisme, adalah hal yang sangat luas dan kompleks untuk
kita pahami secara meyeluruh. Penggalian ilmu pengetahuan tentangnya tidak akan
berhenti hanya karena hadirnya tulisan ini. Hal itu juga berlaku pada konsep-
konsep penciptaan yang lain dengan gaya dan genre yang lain pula.

Selanjutnya konsep ini dijadikan sebagai panduan untuk mewujudkan
sebuah pertunjukan teater. Pertunjukan yang telah dihasilkannya pun tidak lepas
dari kritik atas kekurangan-kekurangan pada setiap aspeknya. Akan tetapi, itu
adalah evaluasi yang sangat berharga bagi penulis untuk melanjutkan usaha-usaha
penciptaan teater yang lebih baik.

Maka tidak lupa pula, dengan penuh rasa hormat, atas pihak-pihak yang
telah turut membantu dan berpartisipasi atas terwujudnya karya ini, penulis

mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada:

vii



1. Direktur Pascasarjana ISI Yogyakarta, Profesor Djohan, M.Si.

2. Pembimbing Utama dalam proses penciptaan ini, Prof. Dra. Yudiaryani, MA,
atas segala kritik dan pembenahan-pembenahan selama proses penciptaan.

3. Ketua Tim Penilai, Dr. Ir. Yulriawan Dafri, M.Hum.

4. Penguji Ahli, Dra. Hirwan Kwardhani, M.Hum.

5. Para pustakawan yang telah meluangkan waktunya untuk melayani selama
proses pelengkapan sumber bacaan yang menunjang tugas akhir ini.

6. Seluruh dosen Pascasarjana ISI Yogyakarta yang telah berbagi pengetahuan
selama ini.

7. Para pendukung produksi; Pandu Birowo, Wendi HS., Dede Pramayoza,
Sindu Cutter, Anin M. Luthfi, Ilyas Weda, AN. Afandi, Yisca Yemima
Chrisga, Bari Paramarta Islam, Sapto Oemoer, Doni Suwung, Defni Aulia,
Edi Sutardi, Endang Desi Hanita, Fino Andreka, Adriyandi, Ibrahim dan
seluruh kawan-kawan yang telah membantu terlaksananya produksi ini.

8. dan semua pihak yang telah memberi bantuan moril dan materil sehingga
produksi ini terselenggara.

Semoga apa yang telah kita lakukan ini dapat memberi sumbangsih pada ilmu

pengetahuan yang membawa manfaat bagi seluruh umat manusia.

Yogyakarta, Juli 2012

Penulis,

Ipong Niaga

viii



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ... i
HALAMAN PENGESAHAN........cccooiiiiiiicccccee ii
HALAMAN PERSEMBAHAN . .......coooiiiiiiiiiccce e iii
LEMBAR PERNYATAAN. ... iv
ABSTRAK .......cooiiii s \%
KATA PENGANTAR......ccocoiiic e vii
DAFTAR ISL.......oooiiicc s ix
DAFTAR TABEL..........ococoiiiiiic e xiii
DAFTAR GAMBAR.. ..ot xiv
BAB I. PENDAHULUAN . .......ccioiiiiiiitiinneci et 1
A. LATAR BELAKANG. ...ttt 1
B. RUMUSAN IDE PENCIPTAAN........ccceviiiiiieiiinicccccecccaes 5
C. TUJUAN DAN MANFAAT.......ccociiiiiiiiiiatiiiieccccccceecaee 6
D. ORISINALITAS KARYA ....icciiiissiiiiiinesisiccsccceeeece e 7
BAB II . KONSEP PENCIPTAAN.......cciiiiiiiiinicceeee e 9
A. KAJIAN SUMBER PENCIPTAAN.......ccoceiiiiiininiiiceeeciscceene 9
1. Tinjauan Karya.........cccccoviiiiiiiiiiiicscccs 9
2. Tinjauan Pustaka.........ccooeeiniiiiniiiciiccccecce 11
B. LANDASAN PENCIPTAAN......cccociiiiiiiiiiiiicccccccecciccce 14
1. Teori Antropologi Strukturalisme Lévi-Strauss............ccccceueunnene. 14
a. Pemikiran Strukturalisme Lévi-Strauss ..o 17
b. Studi Struktural Terhadap Mitos..........ccoeivvevnennccincnnnee. 26
2. Studi Struktural Terhadap Mitos Nawaruci.............cccccccevveuccennnnc. 28
a. Karakteristik Bhima dalam Mitologi Jawa...........cccccecvininnnene 28

ix



1) Bhima dalam Sastra Parwa.........ccccccceveecincnncnncciniccnnencns 30
2) Bhima dalam Kakawin.......ccoceceeevnneeinneeccnneeecene 32
3) Bhima dalam Kidung...........cccoeeiiniiniiiiiine, 34
4) Bhima dalam Sattwa.........ccccceveeinnneicirccceeeeeees 34
5) Bhima dalam Relief...........cccccoonniininniinccereene 35

b. Perihal Kuku Pancanaka ..., 37

c. Struktur Tradisi Religius dalam Mitos Nawaruci...................... 47
1) Siapa Sesungguhnya Nawaruci........c.cocecceveereerecninnecnenne. 47
2) Bhima Mencari Suci Kehidupan (elixir life)

Tirtha ATE b 54
d. Deskripsi Singkat Kehidupan Masyarakat Jawa Kuna

Sebagai Rujukan Artistik Drama Nawaruci.................cccceeueuee. 60
3. Ekspresionisme dalam Drama........cc.ccccoveitiuninnieicinnieciennee. 68
BAB III . METODE DAN PROSES PENCIPTAAN.........cccccovvninniniiine 74
A. METODE PENCIPTAAN. ......ccecciiitiiiinisisieiccececce s 74
1. TranSfOrmMASI.........ccciiieiinerereeneeieeestseiese ettt resenesenen 74
2. Prosedur Penciptaan...........ccoeiioiiinnciiinncineeeeeeeenes 76
B. PROSES PENCIPTAAN......cccciiiiiiiiiiici e 78
1. PENULISAN NASKAH LAKON: TRANSFORMASI DARI MITOS
MENJADI DRAMAL........cccoiiiiiiiiniiics s 78
JUAUL oo e 81
D Clrita ..o 81
Co FOKUS. ..ttt 84
d. Tujuan Cerita (PUFPOSE) ......cceeeveeeerereirireeiereiireeeeeeseeeieesenes 85

e. Sudut Pandang Cerita
(Point of View: Genre Dramatik)...........cccccoeviininniniiiinininns 86
f. Tokoh-tokoh Dramatik.........cccceeeueiinniiiniinccieeccenen, 87



2. KONSEP PENYUTRADARAAN ...cccoceoiiiiirineieieesceseeeeaee 92

a. Rancangan Struktur Dramatik ............cccccoooiiiiiiiiiiiines 93

b. Rancangan Aspek Visual...........cccccoeeiiiniiiiiniiiiiiiicee 97

1) Tata Panggung (Scenic Design) ..........ccccoccvuvueucucucunuceieninne 97

2) Tata Busana (Costumn Design) ........cocceeeeermereevrennemeeeeenennene 99
3) Tata Rias (Make Up Design) ........c.cccoveueivvnriccininennecnennne 101
4) Tata Cahaya (Lighting Design) ..........cccceevvivvinueucenenunnne 102
c. Rancangan Musik dan Sound Effect............ccccvvviivinncicnnnnnas 102
d. Pemilihan Pemain (Casting) dan Latihan............ccccccceeinnn. 106
1) CASHIG oo 106
2)  LatiRan ...t 107
e. Jadwal Latihan. ... 110

3. PEMBENTUKAN TIM PRODUKSI

DAN TIM ARTISTIK........oc ittt 111
BAB IV . ULASAN KARYA........ccciiiiiiiiiemiiieieisiaiti s ssaeaeseseenaas 113
BAB V. PENUTUP........cccocoiiii it 116
A, KESIMPULAN......ccoiiiiiiiiee s 116
B, SARAN.....ooii e 117
KEPUSTAKAAN ..ottt 118
LAMPIRAN. ...t 119
1. GAMBAR DESAIN PANGGUNBG........ccccooiiiiiriiiiciiisiiccciceiecieas 119
2.  GAMBAR DESAIN MAKE-UP PERTOKOH..........ccccccevininiinninininnns 126
3. GAMBAR DESAIN KOSTUM PERTOKOH..........cccccevvvimniiniinnnnn 132
4. GAMBAR DESAIN LAMPU........cccoiiiiiiiniiicniccceeecce e 145
5. GAMBAR DESAIN BLOCKING..........ccccoeiiriiiiiiiincnsceee 151

xi



6.
7.
8.

FOTO-FOTO LATIHAN..............
FOTO-FOTO PERTUNJUKAN...
NASKAH LAKON NAWARUCI

xii



DAFTAR TABEL

1. Tabel pararelisme kisah Nawaruci

dengan kisah Astikaparwa.........

2. Tabel penanggalan Jawa Kuno

xiii



DAFTAR GAMBAR

1. Skema perbandingan kuku Pancanaka ..............cccccoveivinniiinncennn.

2. Skema proses penciptaan

Xiv



BAB 1

PENDAHULUAN

A. LATAR BELAKANG
Banyak perdebatan mengenai asal-usul kesenian wayang atau yang
dalam bahasa Inggrisnya adalah shadow puppet (boneka yang memang dibuat
untuk dimainkan/diperagakan). Wayang yang dalam bahasa Jawa berarti
bayang-bayang, diperkirakan telah dipertunjukan oleh masyarakat Jawa
sejak tahun 907 Masehi, berdasarkan berita yang tertulis dalam prasasti
Balitung. Dalam prasasti tersebut tertulis,

Sang Tangkil Hyang sang (mamidu), si nalu melagukan (macarita) Bhima
Kumara, serta menari (mangigal) sebagai Kicaka; si Jaluk melagukan Ramayana;
si Mungmuk berakting  (mamirus) = serta melawak (mébanol), si Galigi
mempertunjukkan wayang (mawayang) bagi para dewa, melagukan Bhima
Kumara. (dalam Ahmad, 2006: 65)

Walaupun beberapa ahli mengatakan bahwa wayang bukanlah kesenian
asli dari pulau Jawa, tetapi di Jawa, wayang telah menemukan formatnya
yang apik dan baik. Di Cina, wayang dikenal dengan nama Wa-yaah
(Hokian), Wo-yong (Kanton) dan Wo-yin (Mandarin), yang artinya kurang
lebih sama, yaitu pertunjukan bayang-bayang (Ahmad, 2006: 66).

Cerita pewayangan di Jawa merupakan bentuk pementasan atau
peragaan dari kisah kepahlawanan Mahabarata dan Ramayana yang
merupakan mitologi yang berasal dari India. Seiring masuknya pengaruh
Hinduisme dan tidak lama kemudian diikuti oleh pengaruh Buddhisme,
maka serta merta kebudayaan masyarakat Jawa berubah coraknya sesuai
dengan pengaruh yang diterimanya. Semakin lama mitologi ini semakin

mendarah daging dalam diri masyarakat Jawa. Bahkan, secara eksplisit



dihubungkan antara mitologi ini dengan proses genetik lahirnya raja-raja
Hindu dan Buddha pada masa Jawa Kuno. Seperti, Ken Angrok sebagai Raja
Singashari, dipercaya merupakan anak yang lahir karena Ken Endok,
ibunya, diperkosa oleh Dewa Brahma (Aris Munandar, 2009).

Kisah-kisah pewayangan inilah yang kemudian menjadi perangsang
munculnya sastra Nusantara yang pada waktu itu masih menggunakan
bahasa sansekerta pengaruh Hinduisme dari India. Sastra-sastra semacam
ini terutama berkembang pesat di pulau Jawa dan berkaitan erat dengan
kemapanan kekuasaan kerajaan-kerajaan Hindu-Buddha yang mencapai
puncaknya di zaman Majapahit. Berdasar sudut pandang yang berbeda,
karya-karya tersebut dapat dilihat sebagai sebuah karya sastra atau suatu
mitologi. Dalam hal ini, perlu diperjelas bahwa, jika dilihat dan dikaji
sebagai sebuah teks, maka karya tersebut tergolong karya sastra. Akan tetapi
jika kisahnya saja yang hendak dikaji, meskipun teksnya tetap ada, maka
karya tersebut tergolong sebagai mitologi dan keduanya dianalisis dalam
struktur yang berbeda.

Merujuk pada Zoetmulder (1983: 59), beberapa naskah-naskah tersebut
pernah dikaji secara linguistik dan cara pandang sastra. Beberapa sarjana
yang telah menerbitkan kembali teks-teks Jawa Kuno, antara lain: J. Brandes
(Nagarakrtagama, edisi “diplomatik” berdasarkan satu-satunya naskah, 1902;
Pararaton, 1896); H.H. Juynboll (tiga parwa kecil pada tahun 1893; Adiparwa,
1906; Wirataparwa, 1912); J. Kats (Sang Hyang Kamahayanikan, 1910); T.H.
Pigeaud (Tantu Panggélaran, 1924; Nagarakrtagama 1960-1965); R.Ng.
Poerbatjaraka (Arjunawiwaha, 1926, Calon Arang, 1926; Smaradhana, 1931;
Nitisastra, 1933; Dewaruci, 1940; Nirartha Prakrta, 1951); C.C. Berg (Kidung

Sunda, 1927; Kidung Sundayana, 1928; Kidung Harsawijaya, 1931; Rangga Lawe,



1930); C. Hooykaas (Tantri Kamandaka, 1931); J. Gonda (Brahmandapurana,
1932; Agastyaparwa, 1933; Bhismaparwa, 1936); Prijohoetomo (Nawaruci, 1934);
A. Fokker (Wirataparwa, bagian pertama, 1938); E. van der Berg (Sorindaka,
1939); Prijono (Sri Tanjung, 1938); A. Teew (Hriwangsa, 1950); A. Teew dkk.
(Siwaritrikalpa, 1969); S. Robson (Wangbang Wideya, 1971).

Salah satu dari karya-karya di atas yang saya pilih untuk kebutuhan
tugas akhir penciptaan seni teater adalah Nawaruci karangan Mpu
Syiwamurti (1500-16137).1

Nawaruci ditulis dalam bentuk kidung dan dapat dikatakan merupakan
salah satu manifestasi budaya Jawa (ketika naskah ini diciptakan, masih
berada pada era Majapahit) atas dasar pemujaan terhadap Bhima (Duijker,
2010). Kidung adalah karya sastra yang ditulis dalam bahasa Jawa
Pertengahan. Membedakan bahasa Jawa Kuno dan Jawa Pertengahan
merupakan suatu pembedaan periode waktu perkembangan bahasa saja
(Zoetmulder, 1983: 28). Meskipun kidung digolongkan sebagai karya sastra,
dalam hal ini akan dipandang bahwa kisah yang terkandung di dalamnya
adalah mitos dan akan diperlakukan sebagai mitos daripada sebuah karya
sastra.

Kidung Nawaruci mengisahkan tentang Bhima, putera kedua Pandawa,
sebagai tokoh utama (major character) dengan peran protagonis dalam
sebuah petualangan heroik yang dialaminya. Bhima melakukan perjalanan

dan menaklukan tantangan untuk memperoleh air suci yang disebut Barnu

1 Diperkirakan nama Mpu Syiwamurti adalah nama samaran. Sementara tahun
pembuatan naskah tersebut lebih merujuk kepada temuan Prijohoetomo (Guru Besar
Fakultas Sastra Universitas Gajah Mada) yang menjadikan naskah Nawaruci sebagai
disertasinya di Utrecht, Belanda pada tahun 1934. Prijohoetomo pulalah yang telah
mentranskripsikan kembali naskah ini dari bentuk kidung di atas daun lontar menjadi
bentuk prosa metrum Jawa Tengah-an dalam tulisan huruf latin (Adhikara: 1984: 7a).



Mahapawitra sebagaimana diberi petunjuk oleh Resi Drona, gurunya. Di
akhir perjalanannya, Bhima bertemu dengan seorang dewa yang bertubuh
kecil dan tinggal di dalam samudera. Dewa itu bernama Nawaruci atau
Dewaruci. Oleh Nawaruci, Bhima diajarkan bermacam hal mengenai
petunjuk menjalani hidup dengan benar.

Di Jawa, Bhima hidup dalam mitologi masyarakat selama ratusan tahun
dan mengalami pengembangan-pengembangan yang signifikan terhadap
eksistensinya yang terlanjur termistifikasi. Anggapan bahwa mitos-mitos
yang hidup dalam masyarakat tertentu bersifat sewenang-wenang (arbitrer),
bukan berarti menjadikan mitos sebagai bentuk pemikiran yang tidak logis
dan mistik. Telaah-telaah struktural terhadap mitos dari berbagai kelompok
masyarakat yang dilakukan oleh Lévi-Strauss justeru menemukan aspek-
aspek logika yang membuktikan bahwa mitos yang lahir dalam masyarakat
purba sekalipun merupakan representasi dari struktur berfikir, struktur
bahasa dan struktur budaya masyarakat (konstitutif).

Telaah terhadap mitos Nawaruci ini akan difokuskan terhadap aspek-
aspek logiknya berupa korelasi antara teks tentang Bhima, representasinya
dalam relief dan patung serta beberapa informasi kelisanan dan kemudian
merestitusinya untuk mencapai taraf maknanya. Dengan demikian, proses
penciptaan ini terlebih dahulu akan melalui proses analisis Antropologi
Strukturalisme untuk memahami kandungan makna di dalamnya. Setelah
itu akan ditransformasikan ke dalam bentuk naskah lakon drama dan
dipentaskan dalam bentuk pertunjukan teater melalui pendekatan gaya
ekspresionisme.

Di Jerman, Ekspresionisme lahir sebagai bentuk penolakan terhadap

kultur masyarakat industri yang diprogram pada masa rezim Wilhelmine



yang menganut forma-forma seni mimetik (yang diwakili Realisme dan
Naturalisme), yang mana secara sosial dan politik, forma-forma tersebut
dianggap kering dari nilai-nilai spiritual, memperkuat struktur sosial
patriarkal dan banyak merepresi kebebasan kreatif manusia (Kuhns,
2004[1997]).

Proses penciptaan ini akan menekankan paralelitas antara kandungan
nilai religius dalam mitos Nawaruci dengan konsep spiritualitas dalam teater

ekspresionisme.

RUMUSAN IDE PENCIPTAAN

Pertanyaan kreatif yang muncul dan hendak dijawab dalam proses

penciptaan drama Nawaruci adalah:

1. Bagaimanakah menggunakan metode pendekatan Antropologi
Strukturalisme dalam membedah struktur mitos dalam kisah
Nawaruci?

2. Bagaimanakah mentransformasikan mitos Nawaruci ke dalam
bentuk naskah lakon drama tanpa mengurangi kandungan nilai etik
dan estetiknya?

3. Bagaimanakah mewujudkan pertunjukan teater Nawaruci dalam
gaya ekspresionisme dengan konsep pementasan gedung

proscenium?



C. TUJUAN DAN MANFAAT

Tujuan dari proses penciptaan ini adalah:

1.

Menggali makna yang terkandung di balik mitos Nawaruci dengan
membedahnya secara struktural.

Mencipta suatu rekonstruksi fiksi berbentuk naskah lakon drama
berdasar dari hasil analisis antropologi struktural terhadap mitos
Nawaruci.

Menciptakan sebuah pertunjukan teater Nawaruci dengan

pendekatan gaya ekspresionisme.

Manfaat dari proses penciptaan ini adalah:

Tersusunnya suatu konstruksi makna yang terkandung di dalam
sebuah mitos sehingga dapat diperkirakan manfaat-manfaat atas
keberadaannya.

Terciptanya teks dramatik Nawaruci yang dapat diapresiasi secara
luas.

Memberikan suatu sajian kepada penonton berupa pertunjukan
teater ekspresionisme yang berisi pesan-pesan keteladanan dari

sebuah mitos.



D. ORISINALITAS KARYA

Versi berbentuk pertunjukan teater, yang mengangkat Nawaruci
sebagai materi pertunjukannya, masih belum diketemukan, begitupula
dengan naskah lakon dramanya. Pertunjukan wayang kulit pada beberapa
tahun terakhir sering mementaskannya dalam judul Bima Suci atau Dewaruci.

Sebuah versi prosa yang diterbitkan dan diterjemahkan oleh
Prijohoetomo ke dalam bahasa Belanda dengan judul Nawaruci (1934)
menampilkan dalam kolofonnya judul Tattwajnana Nirmala, “pengetahuan
murni mengenai kenyataan’, sehingga dengan demikian sifatnya sebagai
uraian spekulatif ditekankan. Kidung Dewaruci (1940) yang ditulis dalam
bentuk syair dengan bait-bait metrum India (empat baris yang sama
panjang), tetapi yang mengabaikan kaidah-kaidah kuantitatif, mungkin juga
merupakan suatu bentuk yang lebih tua mengenai karya ini yang ditulis di
pulau Jawa. Kidung ini diterbitkan dan diterjemahkan oleh Poerbatjaraka
(Zoetmulder, 1983: 544).

Pada abad ke-18, Yasadipura I pernah pula menggubah kidung ini.
Sebagaimana dikutip dalam Duijker (2010: 14),

In the eighteenth century, when Hindu-Buddhism is no longer considered the
main religion on Java because this role has been taken over by Islam for over two
centuries, The book of Cabolek appears. This ‘book’ is unmistakably of a Sufi?
signature and Bhima plays an important role in it. The book of Cabolék is in fact an
adaptation of the Dewaruci,? and is attributed to the court poet Yasadipura 1.4

Pada abad kedelapan belas, ketika Hindu-Buddha tak lagi dianggap
sebagai agama utama di Jawa karena peran ini telah diambil alih oleh Islam

selama dua abad, Kitab Cabolék terbit. ‘Kitab” ini tak diragukan lagi adalah
karya seorang Sufi dan Bhima memainkan peran penting di dalamnya. Kitab

2 Sufism is an ascetic and mystic movement within Islam. The doctrine aims at the
conjunction of men with the Divine.

3 Yasadipura I adapted more Old Javanese masterpieces such as the Ramayara, the
Bharatayuddha, and the Arjunawiwaha (Soebardi 1975:20-21).

* Yasadipura I worked under the reigns of Paku Buwono III (1749-88 C.E.) and Paku
Buwono IV (1788-1820 C.E.) (Soebardi 1975:16-26).



Cabolék sesungguhnya adalah sebuah adaptasi dari Dewaruci, dan ditujukan

pada pujangga istana Yasadipura IL.

Dalam versi yang lain, kisah yang hampir serupa dituliskan untuk
dimainkan dalam pertunjukan wayang, yaitu Bima Suci (1979), yang ditulis
oleh R. Tanaya dan diterbitkan oleh PN Balai Pustaka, Jakarta dan Serat
Pedhalangan Lampahan Dewa Ruci (1991) yang ditulis oleh Sudarko dan

diterbitkan oleh CV. Cendrawasih, Surakarta.



